# Lekh 59 Shabad Part 2

In the previous lekh it has been explained that 'Word-Essence' came forth from the Formless Lord and in it all the spiritual virtues of God are present. From this 'Word-Essence', the subtle and the gross creation has emerged, is being nurtured and gets absorbed into it.

- 1 Creation and destruction happen through the Word of the Shabad. Through the Shabad, creation happens again.
- 2 The One Shabad, the Word of the One God, is prevailing everywhere. All the creation came from the One Lord. 1338

117

- In other words the 'Word-Essence' has two principal forms -
- 1 Subtle 'Divine form' all Divine virtues and emotions, such as

love faith mercy ecstasy awe spiritual power

are all present in this form.

2 Gross form or 'existence' – visible or the creation that can be experienced with the mind, intellect and the five senses of the body.

First the 'Divine' form is beyond –

shape colour mark dress code L59/1

ਭਾਗ 2

ਪਿਛਲੇ ਲੇਖ ਵਿਚ ਦਸਿਆ ਜਾ ਚੁਕਾ ਹੈ, ਕਿ 'ਤੱਤ ਸ਼ਬਦ' ਨਿਰੰਕਾਰ ਵਿਚੋਂ ਉਪਜਿਆ ਅਤੇ ਇਸ ਵਿਚ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਸਾਰੇ ਆਤਮਿਕ ਗੁਣ ਮੌਜੂਦ ਹਨ । ਇਸੇ 'ਤੱਤ ਸ਼ਬਦ' ਤੋਂ ਸੂਖਮ ਤੇ ਸੰਬੂਲ ਸੰਸਾਰ ਉਪਜਦਾ, ਪਲਦਾ ਤੇ ਇਸੇ ਵਿਚ ਸਮਾਉਂਦਾ ਹੈ ।

<del>ਉ</del>ਤਪਤਿ ਪਰਲਉ ਸ਼ਬਦੇ ਹੋਵੇ ।।

| ਸਬਦੇ ਹੀ ਫਿਰਿ | ਓਪਤਿ ਹੋਵੇ ॥ | (ปัสา-จจว |
|--------------|-------------|-----------|
|--------------|-------------|-----------|

ਏਕੋ ਸਬਦ ਏਕੋ ਪ੍ਰਭੂ ਵਰਤੋਂ ਸਭ ਏਕਸੂ ਤੇ ਉਤਪਤਿ ਚਲੈ ॥ (ਪੰਨਾ-੧੩੩੪)

ਦੂਜੇ ਲਫ਼ਜ਼ਾਂ ਵਿਚ 'ਤੱਤ ਸ਼ਬਦ' ਦੇ ਦੋ ਮੁੱਖ ਸਰੂਪ ਹਨ --

ਸੂਖਮ 'ਦੈਵੀ ਸਰੂਪ'—ਸਾਰੇ ਦੈਵੀ ਗੁਣ ਤੇ ਵਲਵਲੇ, ਜਿਹਾ ਕਿ—

ਪਿਆਰ

ਸ਼ਰਧਾ

ਦਯਾ

ਬਿਸਮਾਦ

ਭੈ-ਭਾਵਨੀ

### ਆਤਮਿਕ ਸ਼ਕਤੀ

ਆਦਿ, ਸਭ ਇਸ ਦੇ ਸਰੂਪ ਵਿਚ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਹਨ।

2. ਸਥੂਲ ਰੂਪ ਜਾਂ 'ਕੁਦਰਤ'—ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਮਾਨ ਜਾਂ ਮਨ, ਬੁੱਧੀ ਤੈ ਪੰਜ ਗਿਆਨ ਇੰਦਰੀਆਂ ਨਾਲ ਪ੍ਰਤੀਤ ਹੋਣ ਵਾਲਾ ਸੰਸਾਰ ।

ਪਹਿਲਾ 'ਦੈਵੀ' ਸਰੂਪ---

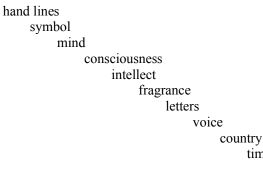
ਰੂਪ ਰੰਗ ਰੇਖ ਬੇਖ L59/1

```
ਚਕ੍
ਚਿਹਨ
ਮਨ
ਚਿਤ
ਬੁੱਧੀ
ਸੁਗੰਧ
ਅੱਖਰ
ਆਵਾਜ਼
ਦੇਸ਼
ਕਾਲ, ਆਦਿ ।
```

ਤੋਂ' ਪਰ੍ਹੇ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਵਿਚ ਨਿਰੰਕਾਰ ਦੇ ਸਾਰੇ ਸੂਖਮ ਗੁਣ ਮੌਜੂਦ ਹਨ। ਪਰ, ਇਹ 'ਸੂਖਮ ਤਤ ਸਬਦ' ਬਖਸ਼ੇ ਹੋਏ ਗੁਰਮੁਖ ਪਿਆਰਿਆਂ ਨੂੰ ਸ਼ਬਦ-ਸੁਰਤਿ ਦੀ ਕਮਾਈ ਕਰਕੇ, ਗੁਰਪ੍ਰਸਾਦਿ ਦੁਆਰਾ, ਅਨੁਭਵ ਵਿਚ ਹੀ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਦੂਸਰਾ ਸਥੂਲ ਰੂਪ—ਰੂਪ, ਰੰਗ, ਰੇਖ, ਚਕ੍ਰ, ਚਿਹਨ, ਮਨ, ਚਿਤ, ਬੁੱਧੀ, ਸੁਰੀਧ, ਅਖਰ, ਬੱਲੀ, ਦੇਸ਼, ਕਾਲ ਦੀ ਪਕੜ ਵਿਚ ਹੈ ਅਤੇ ਪੰਜਾਂ ਗਿਆਨ ਇੰਦਰੀਆਂ ਦਾ ਵਿਸ਼ਾ ਹੈ। ਸਾਰੀ ਕੁਦਰਤ ਜਿਹਾ ਕਿ—ਸੂਰਜ, ਤਾਰੇ, ਹਵਾ, ਪਾਣੀ, ਅੱਗ, ਜੀਵ, ਜੰਤੂ, ਨਦੀਆਂ, ਨਾਲੇ, ਪਹਾੜ, ਬਨਸਪਤੀ ਆਦਿ, ਸਭ ਇਸੇ ਸਰੂਪ ਦੇ ਪ੍ਰਗਟਾਵੇ ਹਨ।

ਸਭ ਤੈਰੀ ਕੁਦਰਤ ਤੂੰ ਕਾਦਿਰ ਕਰਤਾ ਪਾਕੀ ਨਾਈ ਪਾਕੁ॥ (นํิธา-ยุธุย) ਬਲਿਹਾਰੀ ਕਦਰਤਿ ਵਸਿਆ ॥ (ਪੰਨਾ-੪੬੯) ਤੇਰਾ ਅੰਤ ਨ ਜਾਈ ਲਖਿਆ ॥ ਉਪਰਲੇ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਪ੍ਰਸਾਣਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਦੀਸਣਹਾਰ ਕੁਦਰਤ ਦੀ ਅਮਿਤ ਤੇ ਮੁਕੰਮਲ-ਸੰਦਰਤਾ ਅਨੈਕਤਾ ਬਹ **ਰੰ ਗ**ਤਾ ਵਿਸ਼ਾਲਤਾ ਵਿਉਂ ਤਬੰਦੀ **ਉ**ਪਯੋਗਤਾ ਆਦਿ, ਹਮੇਸ਼ਾ ਮਨੁਖੀ ਸੁਰਤ ਜਾਂ ਦਿਸਾਗ ਨੂੰ ਪ੍ਰਭਾਵਿਤ ਕਰਕੇ, ਇਸ ਦੇ ਅਦ੍ਰਿਸ਼ਟ ਰਚਨਹਾਰ 'ਪੁਭੂ' ਵਲ, ਖਿੱਚ ਪਾਉਣ ਦਾ ਕਾਰਨ ਬਣਦੀ ਰਹੀ ਹੈ। ਕਵੀਆਂ, ਚਿਤਕਾਰਾਂ ਅਤੇ ਹੋਰ ਅਨੇਕਾਂ ਕਲਾਕਾਰਾਂ ਲਈ, ਕੇਂਦਰਤ ਅਥਵਾ 'ਅਸਥੂਲ ਸ਼ਬਦ' ਹਮੇਸ਼ਾ ਇਕ ਅਮੁਕ ਪ੍ਰੇਰਨਾ ਦਾ ਸਾਧਨ ਬਣੀ ਰਹੀ ਹੈ। L59/2



and in it, all the subtle virtues of the Formless Lord are present. But this 'subtle Word Essence' manifests intuitionally in those blessed 'gurmukhs' or Guru orientated beloveds who have cultivated the practice of Word-consciousness through the Grace of the Guru.

time etc.

Second, the **Gross Form** – shape, colour, marks, (astrological) lines, symbols, mind, consciousness, intellect, fragrance, letters, language, country, are time bound and under the influence of the five senses of the body. The whole creation like – sun, stars, air, water, fire, man, lower forms of life, rivers, streams, mountains forests etc. are the manifestation of this form.

- 1 Everything is in Your Power, Lord; You are the all-powerful Creator. Your Name is the Holiest of the Holy. 464
- 2 I am a sacrifice to Your almighty creative power which is pervading everywhere. Your limits cannot be known. 469

According to the Gurbani quotations above, the immeasurable and complete

beauty variety colourfullness enormity design utility

etc. of the visible creation, always overwhelming man's consciousness or intellect, has been the cause of an invisible pull towards its Creator, God.

For the poets, painters and many other artists, the creation or the 'subtle word' has always been the never-ending avenue of motivation.

ਪਰ, ਏਥੇ ਇਕ ਨੁਕਤਾ ਇਹ ਹੈ ਕਿ 'ਤਤ ਸਬਦ' ਦੇ ਸੂਖਮ ਅਤੇ ਸਥੂਲ ਸਰੂਪ ਨੂੰ ਕੋਈ ਵਿਰਲਾ ਸੰਤ, ਭਗਤ ਜਾਂ ਬਖਸ਼ਿਆ ਹੋਇਆ ਗੁਰਮੁਖ਼ ਹੀ ਅਨੁਭਵ ਦੁਆਰਾ ਬੁੱਝਣ, ਮਾਣਨ ਤੇ ਪ੍ਰਗਟਾਉਣ ਦੀ ਸਮਰਥਾ ਰਖਦਾ ਹੈ।

ਇਸ ਸੁਖਮ ਵਿਚਾਰ ਨੂੰ ਸਮਝਣ ਲਈ ਹੇਠ ਲਿਖਿਆ ਉਦਾਹਰਨ ਸਹਾਇਕ ਹੋਵੇਗਾ ।

ਸੂਰਜ ਵਿਚੋਂ ਕਿਰਨਾਂ ਉਪਜਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਇਹਨਾਂ ਕਿਰਨਾਂ ਵਿਚ ਸੂਰਜ ਦੇ ਸਾਰੇ ਗੁਣ ਮੌਜੂਦ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਇਸ 'ਧੁੱਪ' ਜਾਂ ਕਿਰਨਾਂ ਦੇ ਦੋ ਮੁਖ ਸਰੂਪ ਹਨ---

- 1. ਅਦ੍ਰਿਸ਼ਟ ਸੁਖਮ ਸਰੂਪ ਜਿਸ ਵਿਚ ਸੱਤ (Seven) ਰੰਗ ਅਤੇ ਜੀਵਨ-ਰੇਂਹੈ।
- 2. ਸਥੂਲ ਸਰੂਪ ਪੰਜ ਗਿਆਨ ਇੰਦ੍ਰੀਆਂ ਦੁਆਰਾ ਅਨੁਭਵ ਹੋਣ ਵਾਲਾ ਸਰੂਪ, ਜਿਹਾ ਕਿ – ਗਰਮੀ, ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਆਦਿ ।

'ਸੂਖਮ ਸਰੂਪ' ਨੂੰ ਸਾਡੀਆਂ ਇਹ ਅੱਖਾਂ ਨਹੀਂ ਦੇਖ ਸਕਦੀਆਂ, ਕਿਉਂਕਿ ਇਹ ਸਾਰੇ ਰੈਗ ਅਤੇ ਜੀਵਨ-ਰੈਂ ਸੂਰਜ ਦੀਆਂ 'ਅਦ੍ਰਿਸ਼ਟ' ਕਿਰਨਾਂ ਵਿਚ ਛੁਪੇ ਹੋਏ ਹਨ । ਇਸ ਸਰੂਪ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਨ ਲਈ ਸਹੀ 'ਜੁਗਤੀ' ਅਤੇ 'ਪ੍ਰਿਜ਼ਮ' (Prism) ਇਕ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਾ ਤਿਕੋਨੀ ਸ਼ੀਸ਼ਾ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਸੂਰਜ ਦੀਆਂ ਕਿਰਨਾਂ ਕਈ ਰੰਗਾਂ ਵਿਚ ਬਦਲ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ, ਦੀ ਲੌੜ ਹੈ । ਤਾਂ ਤੇ ਜਦੋਂ ਸੂਰਜ ਦੀਆਂ ਕਿਰਨਾਂ ਪ੍ਰਿਜ਼ਮ (Prism) ਵਿਚੋਂ ਲੰਘਦੀਆਂ ਹਨ, ਤਾਂ ਸੱਤੇ-ਰੰਗ ਪ੍ਰਤੱਖ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ । ਇਹਨਾਂ ਸਤ-ਰੰਗੀ ਕਿਰਨਾਂ ਵਿਚ ਪ੍ਰਕਾਸ਼, ਨਿੱਘ ਤੇ ਜੀਵਨ-ਰੈਂ ਵੀ ਮੌਜੂਦ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ।

ਜਿਵੇ ਅਸੀਂ ਸੁਰਜ ਦੀਆਂ ਅਦ੍ਰਿਸ਼ਟ ਤੇ ਸੂਖਮ ਕਿਰਨਾਂ ਵਿਚੋਂ ਨਿਕਲੇ ਅਨੈਕਾਂ ਰੰਗਾਂ ਨੂੰ--

```
ਲਾਲ - ਰੋਸ਼ਨੀ
ਪੀਲੀ - ਰੋਸ਼ਨੀ
ਹਰੀ - ਰੋਸ਼ਨੀ
ਨੀਲੀ - ਰੋਸ਼ਨੀ
ਸੰਤਰੀ - ਰੋਸ਼ਨੀ
ਸੰਤਰੀ - ਰੋਸ਼ਨੀ
ਬਿਨਫ਼ਸ਼ੀ - ਰੋਸ਼ਨੀ
ਆਦਿ, ਦੇ ਨਾਮ ਦੇ ਦਿੰਦੇ ਹਾਂ।
ਐਨ ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਅਦ੍ਰਿਸ਼ਟ ਤੇ ਸੂਖਮ<sup>3</sup> 'ਤੱਤ-ਸ਼ਬਦ' ਤੋਂ ਉਤਪਤ ਅਨੇਕਾਂ ਪ੍ਰਗਟ
ਅਤੇ ਪਰਵਿਰਤ 'ਗੁਣਾਂ ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ—
'ਸਾਹਿਬ'-ਸਬਦ
'ਗੁਰ'-ਸਬਦ
'ਵਿਆਪਕ'-ਸ਼ਬਦ
L59/3
```

But there is one point here (to note), only some rare saint, devotee or blessed guru orientated being, who has the ability through intuition to unravel, enjoy and manifest the subtle and gross form of the 'Word-Essence'.

The examples given below can help in understanding these abstract deliberations.

Rays emerge from the sun and in these rays are present all the virtues of the sun. This 'sunlight' or 'rays' (rays of sunlight) have 2 main forms –

- 1 Invisible subtle form in which there are seven colours and life current.
- 2 Gross form the form that can be detected with the five senses of the body such as heat, illumination etc.

Our eyes cannot see the 'subtle form' because all these colours and the life current are hidden within the 'invisible' rays of the sun. To manifest this form, the right 'method' and a 'prism', a triangular piece of glass through which the sun's rays (pass and) change into many colours, is needed. So when the rays of the sun pass through the prism, then the seven colours manifest themselves. In these rays of seven colours, warmth and life current too is present.

Just as we give names to the many colours that emerge from the invisible and subtle rays of the sun -

| red    | - | light  |
|--------|---|--------|
| yellow | - | light  |
| green  | - | light  |
| blue   | - | light  |
| indigo | - | light  |
| orange | - | light  |
| violet | - | light, |

so exactly in the same way, emerging from the invisible and subtle 'Word-Essence', are numerous evident and operating virtues which are referred to in Gurbani as follows –

```
'master' – word
'guru'- word
'all-embracing' – word
```

'ਦਾਤਾ?-ਸ਼ਬਦ 'ਭਤਾਰ'-ਸਬਦ ਸਚ-ਸਬਦ 'ਅਪਾਰ'-ਸਬਦ ਏਕ ਸਬਦ 'ਅਲਖ'-ਸਬਦ 'ਪਰਾ'-ਸਬਦ 'ਬੰਹਿਬ-ਸਬਦ 'ਖੇਵਟ'-ਸਬਦ 'ਅੰਕਸ'-ਸਬਦ 'ਅਨਹਦ'-ਸ਼ਬਦ 'ਨਿਰਮਲ'-ਸਬਦ 'ਨੀਸਾਣ'-ਸਬਦ 'ਲੰਗਰ'-ਸਬਦ 'ਮੀਨਾ'-ਸਬਦ 'ਸੀਤਲ'-ਸਬਦ 'ਮਹਾਰਸ'-ਸਬਦ 'ਰਤਨ'-ਸਬਦ

ਆਦਿ, ਨਾਵਾਂ ਨਾਲ ਦਰਸਾਇਆ ਗਿਆ ਹੈ ।

'ਸਬਦ' ਦੇ ਇਹ ਅਨੇਕ ਗੁਪਤ ਆਤਮਿਕ ਗੁਣ ਯਾ ਪੱਖ ਭੀ, ਕਿਸੇ 'ਜੀਵਨ-ਰੂਪੀ– ਪ੍ਰਿਜ਼ਮ' (Prism) ਅਥਵਾ ਬਖਸ਼ੇ ਹੋਏ ਮਹਾਂਪੁਰਖਾਂ ਦੇ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਮਈ 'ਆਤਮਿਕ-ਜੀਵਨ' ਰਾਂਹੀ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਤ ਅਤੇ ਪ੍ਰਗਟ ਹੁੰਦੇ ਹਨ।

'ਅਉਖਦ'-ਸਬਦ 'ਅੰਮਿਤ'-ਸਬਦ

'ਨਾਮ'-ਸਬਦ

ਇਸ ਨੁਕਤੇ ਨੂੰ ਹੌਰ ਸਪਸ਼ਟ ਕਰਨ ਲਈ, ਇਕ ਉਦਾਹਰਨ ਦਿਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ—

ਬਿਜਲੀ ਦਾ ਕਰੇਟ (Electric current) ਸਾਡੇ ਘਰਾਂ, ਸ਼ਹਿਰਾਂ, ਕਾਰਖਾਨਿਆਂ ਆਦਿ ਵਿਚ ਗੁਪਤ ਤੌਰ ਤੇ ਪ੍ਰਵਿਰਤ ਹੋ ਰਿਹਾ ਹੈ। 'ਕਰੇਟ'ਦੀ 'ਹੋ'ਦ' ਦਾ ਉਦੋਂ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ, ਜਦ ਕਿਸੇ 'ਬਲਬ' (Bulb) ਦੇ ਰਾਹੀਂ ਇਸ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਦੂਜੇ ਲਫ਼ਜ਼ਾਂ ਵਿਚ 'ਬਿਜਲੀ ਦੇ ਕਰੰਟ' ਦੇ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਤ ਯਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵੇ ਲਈ ਖਾਸ ਸਾਧਨ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਰਾਹੀਂ L59/4

'sustainer' - word 'truth' - word 'boundless' - word 'one' - word 'indescribable' - word 'complete' - word 'boat' - word 'boatman' - word 'rein' - word 'unstruck' - word 'untainted' - word 'insignia' - word 'food' - word 'sweet' - word 'cool' - word 'supreme-essence' - word 'iewel' - word 'medicine' - word 'immortal' - word 'Naam' – word

These numerous invisible spiritual virtues or aspects of the 'word' manifest and come into being, through the illuminated 'spiritual-life' of some 'living embodiment-prism' or blessed holy evolved souls.

Another example is given to further clarify this point –

'donor'-word

Electric current operates invisibly in our houses, towns, industrial workshops etc. The 'presence' of the current is only apparent when it manifests itself through some 'bulb'. In other words there is a specific method through which

'ਕਰੰਟ' ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਿਤ ਅਤੇ ਪ੍ਰਵਿਟਤ ਹੋ ਕੇ, ਸਾਡੇ ਕੰਮ ਸਵਾਰਦੀ ਹੈ ।

ਐਨ ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ 'ਤੱਤ-ਸਬਦ', 'ਜੀਵਨ-ਰੌਂ' ਜਾਂ 'ਨਾਮ' ਗੁਪਤ ਤੌਰ ਤੇ 'ਸਰਬ-ਰਹਿਆ-ਭਰਪੂਰ' ਹੈ। ਪਰ, ਕਿਸੇ ਬਖਸ਼ੇ ਹੋਏ ਗੁਰਮੁਖ ਪਿਆਰੇ ਮਹਾਂਪੁਰਖ ਦੀ 'ਸ਼ਖਸੀਅਤ' (Personality) ਰਾਹੀਂ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਆਤਮਿਕ ਜਲਵੇ ਦਾ ਕ੍ਰਿਸ਼ਮਾ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦਾ ਹੈ

ਜਨ ਨਾਨਕ ਗੁਰਮੁਖਿ ਪਰਗਟੂ ਹੋਇ ॥

ਤੂੰ ਸਭਨਾ ਮਾਹਿ ਸਮਾਇਆ ॥

ਤਿਨਿ ਕਰਤ<mark>ੇ</mark> ਆਪੁ ਲੁਕਾਇਆ ॥

ਨਾਨਕ ਗੁਰਮੁਖਿ ਪਰਗਟੁ ਹੱਇਆ ਜਾ ਕਉ ਜੱਤਿ ਧਰੀ ਕਰਤਾਰਿ ਜੀਉ ॥ (ਪੈਨਾ-੭੨)

(น์ธา-ๆๆ)

ਪਿਛੇ ਦਸਿਆ ਜਾ ਚੁਕਾ ਹੈ ਕਿ, 'ਸੂਰਜ' ਦੇ ਸਾਰੇ ਸ਼ਖਮ ਤੇ ਸਥੂਲ ਗੁਣ, ਸੂਰਜ ਦੀਆਂ ਕਿਰਨਾਂ ਵਿਚ ਮੌਜੂਦ ਤੇ ਰਵਿ-ਰਹੇ-ਭਰਪੂਰ ਹਨ। ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ, ਸਾਧਾਰਣ ਇਨਸਾਨ ਤਾਂ ਕੇਵਲ ਇਹਨਾਂ ਕਿਰਨਾਂ ਦੀ ਗਰਮੀ ਤੇ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਦੇ ਗੁਣਾਂ ਨੂੰ ਹੀ ਜਾਣਦਾ ਤੇ ਮਹਿਸੂਸ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਪਰ, ਇਹਨਾਂ ਦੋਨਾਂ ਗੁਣਾਂ ਦੇ ਨਾਲ-ਨਾਲ, ਕਿਰਨਾਂ ਵਿਚ ਮੌਜੂਦ ਗੁਪਤ ਰੰਗ ਅਤੇ 'ਜੀਵਨ-ਰੇਂ' ਦੀਆਂ---

> ਅਮਿਤ ਸੂਤੇ-ਸਿੱਧ ਨਿਰਪੱਖ ਅਣਮੰਗੀਆਂ ਇਕ-ਸਾਰ ਮੁਫ਼ਤ ਸਦੀਵੀ

'ਦਾਤਾਂ' ਨੂੰ ਕੋਈ ਵਿਰਲਾ ਇਨਸਾਨ ਹੀ ਜਾਣਦਾ ਤੇ ਅਨੁਭਵ ਕਰਕੇ ਮਾਣਦਾ ਹੈ।

ਦੂਜੇ ਲਫ਼ਜ਼ਾਂ ਵਿਚ—'ਸਥੂਲ ਕੁਦਰਤ' ਨੂੰ ਸੰਪੂਰਨ ਤੌਰ ਤੇ ਮਾਣਨ ਲਈ ਭੀ, ਸੂਖਮ 'ਤੱਤ-ਸਬਦ' ਦੇ ਅਨੁਭਵ ਦੀ ਲੋੜ ਹੈ ।

ਦੁਨਿਆਵੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਵੀਚਾਗੇਏ ਤਾਂ, ਜਿਉਂ-ਜਿਉਂ ਸਾਨੂੰ ਕਿਸੇ ਵਸਤੂ, ਮਨੁੱਖ, ਜਗਾ, ਸ਼ਕਤੀ, ਆਦਿ ਦੀ ਤਾਗੇਫ਼ ਜਾਂ ਮਹਿਮਾ ਦਾ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ, ਤਿਉਂ-ਤਿਉਂ ਸਾਡੇ ਮਨ ਵਿਚ, ਸੁਤੇ-ਸਿੱਧ ਉਸ ਪ੍ਰਥਾਇ ਦਿਲਚਸਪੀ ਅਤੇ ਖਿੱਚ ਵੱਧਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਯਾ ਮਿਲਣ ਦਾ ਚਾਉ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। the current illuminates and operates and does work for us.

Exactly in the same way, the 'Essence Word', or 'Life-Current' or 'Naam' is 'all-engulfing'. But it manifests itself and the miraculous sight of spiritual power is felt through the personality of some blessed gurmukh or Guru-orientated-beloved.

- *O servant Nanak, the Lord is revealed through the Gurmukh, the Living Expression of the Guru's Word.*
- 2 You, Lord, are pervading in all, and yet, the Creator keeps Himself concealed.
   O Nanak, the Creator is revealed to the Gurmukh, within whom He has infused His Light.
   72

11

It has been stated earlier that all the subtle and gross virtues of the 'sun' are present, permeating and pervading in the rays of the sun. Generally an ordinary man only knows about and feels the heat and light virtues of these rays. But together with these two virtues the

immeasurable spontaneous neutral gifted continuous free forever

present invisible colour and 'life-current' 'bounties' in the rays are only known and experienced by some rare person.

In other words to fully experience the 'gross creation' too, the awareness of the subtle 'Essence-Shabad' is necessary.

Pondering at the worldly level, as we come to know about the praise or importance of some thing, person, place, power etc, to that degree our enthusiasm and attraction automatically increases towards that thing and a desire to procure or meet-up with it builds up in us. 1.59/5 ਠੀਕ ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਿਉਂ-ਜਿਉਂ 'ਤੱਤ-ਸਬਦ' ਦੀ ਮਹਿਮਾ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ ਵਸੇਗੀ, ਤਿਉਂ-ਤਿਉਂ ਇਸ 'ਤੱਤ-ਸਬਦ' ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਲਈ—

> ਖਿੱਚ ਚਾਉੁ ਤਾਂਘ ਰੀਝ

ਉਦਮ

ਲਗਾਤਾਰ ਵਧਦਾ ਜਾਵੇਗਾ।

| ਸੁਣਿ ਸੁਣਿ ਨਾਮੁ ਤੁਮਾਰਾ ਪ੍ਰੀਤਮ ਪ੍ਰਭੂ ਪੇਖਨ ਕਾਂ ਚ | ਭਾਉ ॥ (ਪੰਨਾ–੪੦੫) |
|-----------------------------------------------|------------------|
| ਸੁਣਿ ਸੁਣਿ ਉਪਜਿਓ ਮਨ ਮਹਿ ਚਾਉ  ॥                 |                  |
| ਆਨ ਪਹਰ ਹਰਿ ਕੇ ਗੁਣ ਗਾਉ ॥                       | (ນໍລາ-ປະອ)       |

ਇਸ ਵਿਸ਼ੇ ਨੂੰ ਸਪਸ਼ਟ ਕਰਨ ਲਈ ਇਕ ਉਦਾਹਰਨ ਦਿਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ—

ਜਦ ਕੋਈ ਜ਼ਨਾਨੀ ਕਿਸੇ ਝਗੜੇ ਕਾਰਨ ਕ੍ਰੋਧ ਵਿਚ ਸੜ-ਬਲ ਰਹੀ ਹੋਵੇ, ਉਸੇ ਵੇਲੇ ਉਸ ਦੇ ਪਿਆਰੇ ਪਰਦੇਸੀ ਬੱਚੇ ਦੀ ਚਿੱਠੀ ਆ ਜਾਵੇ, ਤਾਂ ਉਸ ਦੇ ਕ੍ਰੋਧ ਦਾ ਭਾਂਬੜ ਝਟ ਬੁੱਝ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸਦੇ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ 'ਮਾਂ–ਪਿਆਰ' ਜਾਗ ਪੈਂਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਉਸ ਚਿੱਠੀ ਨੂੰ ਮੁੜ-ਮੁੜ ਪੜ੍ਹਦੀ ਜਾਂ ਸੁਣਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਬੱਚੇ ਦੇ 'ਮੋਹ' ਨਾਲ ਉਸ ਦਾ ਮਨ 'ਪਿਘਲ' ਕੇ ਉਸ ਦਾ ਹਿਰਦਾ 'ਭਿੱਜ' ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਸ ਦੇ ਹਿਰਦੇ ਅੰਦਰ ਭਖਦੇ ਕ੍ਰੋਧ ਦਾ ਭਾਂਬੜ, 'ਮਾਂ-ਪਿਆਰ' ਵਿਚ ਬਦਲ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ 'ਮਮਤਾ' ਦੇ ਉਚੇਰੇ ਵਲਵਲੇ ਉਛਲ ਪੈਂਦੇ ਹਨ। ਉਹ ਆਪਣੇ ਪਿਆਰੇ ਬੱਚੇ ਦੀਆਂ ਵਡਿਆਈਆਂ ਕਰਦੀ ਨਹੀਂ ਬਕਦੀ ਅਤੇ ਜਿਉਂ-ਜਿਉਂ ਉਹ ਆਪਣੇ ਪਿਆਰੇ ਬੱਚੇ ਦੇ ਗੁਣ ਗਾਉਂਦੀ ਹੈ – ਤਿਉਂ-ਤਿਉਂ ਉਸ ਦਾ ਹਿਰਦਾ ਦ੍ਰਵ ਕੇ ਉਛਲਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਹ ਬੱਚੇ ਦੇ ਵੈਰਾਗ ਵਿਚ ਬਿਹਬਲ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਊਪਰਲੇ ਉਦਾਹਰਨ ਤੋਂ ਸਿੱਧ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਕਿ ਮਾਇਆ–ਰੂਪੀ 'ਕੁਸੰਗਤ' ਅਥਵਾ ਦੂਜੇ–ਭਾਉ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਹੇਠ, ਮਨ ਸੜਦਾ-ਬਲਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ 'ਆਤਸ ਦੁਨੀਆ' ਤੋਂ\* ਬਚਣ ਦਾ ਇਕੋ-ਇਕ ਪੱਕਾ ਸਾਧਨ ਹੈ—

## 'ਖੁਨਕ ਨਾਮ ਖੁਦਾਇਆ'

ਅਥਵਾ 'ਸਾਧ ਸੰਗਤ' ਵਿਚ ਵਿਚਰਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ, ਹਰੀ ਦੇ ਗੁਣ ਗਾਉਣੇ ਅਥਵਾ ਪਰਮੋਸ਼ਰ ਦੀ ਸਿਫਤ-ਸਾਲਾਹ ਕਰਨੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਦੇ ਦੈਵੀ ਗੁਣਾਂ ਨਾਲ ਸਾਡਾ ਮਨ ਪੁਰਸਦਾ ਹੈ। Exactly in the same way, as the praise of the 'Essence-Shabad touches our heart to that degree the

desire yearning craving effort

pull

to attain this 'Essence Shabad' will continue to increase.

- 1 Listening continually to Your Name, O Beloved God, I yearn to behold You. 405
- 2 Listening, listening to His Praises, joy has welled up within my mind. Twenty-four hours a day, I sing the Glorious Praises of the Lord. 992

An example is being given to to make this subject clear -

When a lady embroiled in some quarrel burns with anger, and at that time she gets a letter from her child who is overseas, then at once the flame of anger disappears, and 'motherly' love arises in her heart. She reads or listens to the letter over and over again and the 'attachment' towards the child melts her mind and drenches the heart.

In this way the simmering flame of anger in her heart transforms into 'motherly-love' and lofty motherly emotions overwhelm her. She doesn't tire talking about the virtues of her child and as she sings the praises of her beloved child – her heart melts and engulfs her and she becomes intoxicated in the yearning of her child.

It is clear from the above example that under the influence of 'negative' form of worldly company or the second-love, the mind keeps simmering and burning. There is only one sure way of escaping from this 'fiery world' (and that is by) abiding within

#### 'the cooling and soothing Name of the Lord'

1291

or the 'company of evolved souls', singing God's praises or glorifying his virtues thus giving our mind an opportunity to come in contact with the Timeless Lord's Divine Virtues.

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਲਾਹੀ 'ਪਾਰਸ-ਛੋਹ' ਨਾਲ ਸਾਡੇ ਮਨ ਉਤੇ ਦੈਵੀ 'ਪਾਰਸ-ਕਲਾ' ਵਰਤਦੀ ਹੈ, ਸਿਫ਼ਤ-ਸਾਲਾਹ ਕਰਦਿਆਂ-ਕਰਦਿਆਂ ਸਾਡੇ ਉਨਮਨ ਵਿਚ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਦੇ ਸਾਰੇ ਗੁਣ ਧੱਸ-ਵੱਸ-ਰਸ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਜੀਵ ਵਡਭਾਗਾ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। 'ਜੀਵ'— 'ਮਨਮੁਖ' ਤੋਂ' 'ਗੁਰਮਖ' ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

| ਗੁਰਮੁਖ ਹੋਵੇ ਸੋਈ ਬੂਝੈ ਗੁਣ ਕਹਿ ਗੁਣੀ ਸਮਾਵਣਿਆ ।। | (ਪੰਨਾ-੧੧੦) |
|----------------------------------------------|------------|
| ਜੈਸਾ ਸੇਵੇ ਤੈਸ ਹੋਇ ॥                          | (นธา-วาย)  |

ਪਰ ਏਥੇ ਸਮਝਣ ਯੋਗ ਹਕੀਕਤ ਇਹ ਹੈ, ਕਿ ਦੁਨਿਆਵੀ ਸਥੂਲ ਵਸਤੂਆਂ ਸਾਡੇ ਮਨ, ਚਿੱਤ, ਬੁੱਧੀ ਦੀ ਕਲਪਨਾ ਵਿਚ ਛੇਤੀ ਆ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ ਤੇ ਇਹਨਾਂ ਦੀ ਮਹਿਮਾ ਜਾਂ ਤਾਰੀਫ਼ ਵੀ ਛੇਤੀ ਹੀ ਸਾਡੀ ਸਮਝ ਵਿਚ ਆ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਅਸੀਂ ਅਨੰਦ ਵੀ ਮਾਣਦੇ ਹਾਂ। ਪਰ, 'ਤਤ-ਸਬਦ' ਅਤੇ ਇਸ ਦੀ ਅਸਚਰਜ ਮਹਿਮਾ, ਅਤਿ ਸੂਖਮ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਸਾਡੀ ਮੋਟੀ-ਠੁੱਲੀ ਮਾਇਕੀ ਬੁੱਧੀ, ਇਸ ਨੂੰ ਪਕੜ ਨਹੀਂ ਸਕਦੀ ਜਾਂ ਇਸ ਨੂੰ ਅਨੁਭਵ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦੀ ਅਤੇ ਇਸ ਦੀ ਕਦਰ-ਕੀਮਤ ਪਾ ਕੇ ਰੰਗ-ਰਸ ਭੀ ਨਹੀਂ ਮਾਣ ਸਕਦੀ।

ਇਸੇ ਲਈ ਵੇਖਣ ਵਿਚ ਆਇਆ ਹੈ, ਕਿ ਧਾਰਮਿਕ ਸ਼੍ਰੇਣੀ ਦੇ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ 'ਸਾਧਕ', ਸ਼ੁਰੂ-ਸ਼ੁਰੂ ਵਿਚ 'ਸਬਦ' ਦੀ ਦਿਮਾਗੀ ਮਹਿਮਾ ਸੁਣ ਕੇ ਪਰਮਾਰਥ ਵਲ ਮਾਨਸਿਕ ਖਿੱਚ ਖਾਂਦੇ ਹਨ, ਪਰ 'ਤੱਤ-ਸ਼ਬਦ' ਦਾ ਅਨੁਭਵੀ ਗਿਆਨ ਨਾ ਹੋਣ ਕਰਕੇ, ਉਹਨਾਂ ਅੰਦਰ 'ਆਤਮਿਕ ਖਿੱਚ' ਨਹੀਂ ਉਪਜਦੀ ।

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਾਰਾ ਜੀਵਨ ਮਾਇਕੀ 'ਖੜ੍ਹਦੀ-ਕਲਾ' ਯਾ 'ਢਹਿੰਦੀ-ਕਲਾ' ਵਿਚ ਹੀ ਬਤੀਤ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਲਾਹੀ ਜੀਵਨ-ਰੈਂ' ਦੀ ਲਗਾਤਾਰ 'ਰਵਾਨਗੀ' ਤੋਂ\* ਵਾਂਝੇ ਹੋ ਕੇ, ਮਾਇਕੀ ਮੰਡਲ ਵਿਚ ਗਲਤਾਨ ਹੋਇਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ ।

'ਤੱਤ-ਸਬਦ' ਦੀ ਅਨੁਭਵੀ ਮਹਿਮਾ ਦਾ ਰਸ ਮਾਣਨ ਲਈ 'ਸਾਧ ਸੰਗਤ' ਅਥਵਾ ਗਰਮੁਖ਼ ਪਿਆਰਿਆਂ ਬਖਸ਼ੇ ਹੋਏ ਮਹਾਂਪੁਰਖਾਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਲਾਜ਼ਮੀ ਹੈ।

| ਸੁਣਿ ਸਿਖਿਐ ਸਾਦੂ ਨ ਆਇਓ ਜਿਚਰੂ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਬਦਿ ਨ ਲਾਗੇ। | ו (પੰਨਾ-પ੯੦)     |
|--------------------------------------------------|------------------|
| ਸੰਤਾ ਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ ਰਹੈ ਤਾ ਸਚਿ ਲਗੈ ਪਿਆਰੁ ॥           | (น์สי-੭੫੬)       |
| ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਾਚੂ ਸਬਦੂ ਬੀਚਾਰੇ ਕੋਇ ॥                   | (ਪੰਨਾ-੯੪੬)       |
| ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦੁ ਕਮਾਈ ॥                        | (ਵਾ.ਭਾ ਗੁ. ੧੬/੧) |

'ਗੁਰੂ-ਰੂਪ' 'ਤੱਤ-ਸ਼ਬਦ' ਦੀ ਮਹਿਮਾ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ ਵਸਾਉਣ ਲਈ ਹੀ ਸਤਿਗੁਰਾਂ ਨੇ ਸਾਨੂੰ ਬਿਸਮਾਦੀ ਅਤੇ ਸਿਫ਼ਾਤੀ '**ਵਾਹਿਗੁਰੂ**' ਗੁਰਮੰਤ੍ਰ ਬਖਸ਼ਿਆ **ਹੈ,** ਜਿਸ ਨੂੰ ਭਾਵਨਾ ਸਹਿਤ ਜਪਣ ਲਈ ਤਾਕੀਦੀ ਹੁਕਮ ਹੈ । In this way with the touch of the spiritual 'stone' on our mind, the Divine 'philosopher's -spell' takes place, by eulogizing, all the virtues of the Timeless Lord thrust, reside, diffuse into our soul and man become the fortunate one. Man, from a 'mind-orientated being' he becomes a 'Guruorientated being'.

| 1 | One who becomes Gurmukh, understands. Chanting His Glorious Praises, h | e is |
|---|------------------------------------------------------------------------|------|
|   | absorbed into the Lord of Virtue.                                      | 110  |

2 They become just like the One they serve. 224

But there is a truth that needs to be understood, that the gross things of the world easily enter our mind, consciousness, intellect and praises and admiration for them too come easily into our understanding, thus enabling us to feel the joy. But the 'Essence-Shabad' and its wondrous eulogy, because it is so very subtle, our coarse-gross materialistic intellect, cannot grasp it or cannot feel it and inspite of knowing its importance and value we cannot experience its hue or relish.

That is why it can be seen that many 'practitioners' of religion in the beginning experience a mental pull after listening to the intellectual praises of the 'Shabas' or 'Word', but because they do not have the intuitional knowledge of the 'Essence-Word', the 'Divine Pull' does not arise in them.

In this way the whole life is spent standing at just one place (without any progress) or living a spiritless life. and divorced from continuous flow of the spiritual life-current, he remains absorbed in the materialistic realm.

To experience the relish or taste of intuitional praises of the 'Essenceshabad', the 'company of evolved ones' or 'Guru-Orientated beloveds' is mandatory.

| 3 | Hearing the teachings, he does not appreciate them, as long as he is not Gurmukh, attached to the Word of the Shabad. | 590 |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|   |                                                                                                                       |     |

- 4 But if he joins the Society of the Saints, then he comes to embrace love for the Truth. 756
- 5 One cultivates the word of the Guru in the company of the holy VBG 16/1

'To internalize the praises of the 'embodiment of Guru's' 'Essence-Shabad' in the heart, the Satgurus have blessed us with the wondrous and praiseworthy 'gurmantar' or Guru's chant 'Waheguru' the chant or meditation of which is mandatory.

ਗੁਰਮਤਿ ਅਨੁਸਾਰ 'ਤੱਤ-ਸਬਦ' ਦੇ ਸੂਖਮ ਤੇ ਸਥੂਲ ਸਰੂਪ ਨੂੰ ਬੁਝਣ ਤੇ ਅਨੁਭਵ ਕਰਨ ਲਈ, ਸਾਡੀ 'ਸੁਰਤਿ' ਹੀ ਇਕੋ-ਇਕ ਵਸੀਲਾ ਹੈ । ਅਤਿ ਸੂਖਮ ਤੱਤ-ਸਬਦ ਨੂੰ ਉਸੇ ਪੱਧਰ ਦੀ ਸੁਖਮਤਾਈ ਵਾਲੀ ਸੁਰਤਿ ਹੀ, ਪਕੜ ਕੇ ਅਨੁਭਵ ਕਰ ਸਕਦੀ ਹੈ ।

ਤਾਂ ਤੇ, **'ਸਬਦ-ਸੁਰਤਿ' ਦਾ 'ਮੇਲ**' ਹੀ ਪ੍ਰਭੂ ਨੂੰ ਮਿਲਣ ਦਾ ਇਕੋ-ਇਕ ਵਸੀਲਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਸੁਖਮ-ਮਾਰਗ ਨੂੰ ਗਹਿਰਾਈ ਨਾਲ ਅਨੁਭਵ ਕਰਨਾ ਅਤੀ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ ।

ਦਬਦ ਸ਼ੁਰਤਿ ਪਰਮਾਰਥ ਪਰਮ ਪਦ

|               | _                |              |
|---------------|------------------|--------------|
|               | ਸ਼ਹਜ ਨਿਵਾਸ਼ ਹੈ ॥ | (ਕ.ਭਾਗੁ. ੬੨) |
| ਸ਼ਬਦ ਸੁਗਤ ਸੁਖ |                  |              |

ਨਿਰੈਕਾਰ ਚਾਰ ਪਰਮਾਰਥ ਪਰਮ ਪਦ

ਸ਼ਬਦ ਸੁਰਤਿ ਅਵਗਾਹਨ ਅਭਿਆਸ ਹੈ ॥ (ਕ.ਭਾ.ਗੁ. ੧੨੫)

'ਸੁਰਤਿ' ਦੀ ਸੂਖਮਤਾ ਤੇ ਸਮਰਥਾ ਨੂੰ ਸਮਝਣ ਲਈ ਹੇਠਲਾਂ ਵਿਚਾਰ ਦਿਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ— ਸਾਡੇ ਮਨ, ਚਿੱਤ, ਬੁੱਧੀ ਵਿਚ ਕਿਸੇ ਵੀ ਬਾਹਰਲੇ ਵਿਚਾਰ, ਖਿਆਲ, ਭਾਵ, ਦ੍ਰਿਸ਼ ਦਾਖਲ ਹੋਣ ਦਾ ਜ਼ਰੀਆ ਯਾ ਰਸਤਾ ਮੁਖ ਤੌਰ ਤੇ ਕੇਵਲ ਸਾਡੀਆਂ ਅੱਖਾਂ ਤੇ ਕੰਨ ਹਨ। ਪਰ, ਵੇਖੇ ਹੋਏ ਦ੍ਰਿਸ਼ ਅਤੇ ਪੜ੍ਹੇ ਜਾਂ ਸੁਣੇ ਵਿਚਾਰ, ਤਾਂ ਹੀ ਸਾਡੇ ਅੰਤਿਸ਼ਕਰਨ ਵਿਚ ਕੋਈ ਭਾਵਨਾ ਪੈਂਦਾ ਕਰ ਸਕਦੇ ਹਨ, ਜੋ ਸਾਡੀ ਅੰਦਰਲੀ 'ਸੁਰਤਿ' ਜਾਂ 'ਧਿਆਨ' ਇਹਨਾਂ ਨੂੰ ਪਕੜੇ। ਇਸ ਲਈ ਬਗੈਰ ਧਿਆਨ ਜਾਂ ਸੁਰਤਿ ਦੇ, ਵੇਖੇ ਹੋਏ ਦ੍ਰਿਸ਼ ਅਤੇ ਪੜ੍ਹੇ-ਸੁਣੇ ਵਿਚਾਰ, ਸਾਡੇ ਅੰਤਿਸ਼ਕਰਨ ਤੇ ਕੋਈ ਅਸਰ ਨਹੀਂ ਪਾਉਂਦੇ।

ਦੂਸਰੇ ਪਾਸੇ, ਸਾਡੇ ਧੁਰ ਅੰਤਿਸ਼ਕਰਨ ਵਿਚ, ਪਹਿਲਾਂ ਹੀ ਪਿਛਲੇ ਸੰਸਕਾਰਾਂ ਤੇ ਸੰਗਤ ਅਨੁਸਾਰ, ਕੁਝ ਵਿਚਾਰ, ਵਲਵਲੇ, ਦ੍ਰਿਸ਼ ਆਦਿ ਜਮ੍ਹਾਂ ਹਨ । ਰੁਚੀਆਂ ਅਨੁਸਾਰ ਸਾਡੀ ਸੁਰਤਿ, ਆਪਣੇ ਆਪ ਇਹ ਪਿਛਲੇ ਦ੍ਰਿਸ਼, ਖਿਆਲ ਤੇ ਵਲਵਲੇ, ਮੁੜ-ਮੁੜ ਦੇਖਦੀ ਤੇ ਸੰਚਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ ।

ਦੂਜੇ ਲਫ਼ਜ਼ਾਂ ਵਿਚ ਸਾਡੀ ਸੁਰਤ ਮੌਜੂਦਾ ਅਤੇ ਅੰਤਿਸ਼ਕਰਨ ਵਿਚ ਪਹਿਲਾਂ ਜਮ੍ਹਾਂ ਕੀਤੇ ਹੋਏ ਖਿਆਲਾਂ, ਭਾਵਨਾਵਾਂ, ਘਟਨਾਵਾਂ ਤੇ ਦ੍ਰਿਸ਼ ਵਿਚਕਾਰ **ਪ੍ਰਵਿਰਤ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ ।** 

ਇਥੇ ਧਿਆਨ ਯੋਗ ਇਕ ਹੋਰ ਨੁਕਤਾ ਇਹ ਹੈ, ਕਿ ਅੰਤਿਸ਼ਕਰਨ ਦੀ ਰੁਚੀ ਅਥਵਾ 'ਰੰਗਤ' ਅਨੁਸਾਰ ਹੀ, ਸਾਡੀ ਸੁਰਤਿ ਅੰਦਰਲੇ ਜਾਂ ਬਾਹਰਲੇ—

> ਖਿਆਲਾਂ ਭਾਵਨਾਵਾਂ ਘਟਨਾਵਾਂ ਦ੍ਰਿਸ਼

ਆਦਿ ਨੂੰ ਪੁਕੜਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਅੰਦਰ ਪਹਿਲਾਂ ਉਕਰੀ ਹੋਈ ਰੁਚੀ ਜਾਂ <mark>ਅੰਤਿਸ਼ਕਰਨ ਦੀ</mark> 'ਰੰਗਤ' ਤੋਂ ਵਿਲੱਖਣ ਜਾਂ ਉਲਟ —ਖਿਆਲਾਂ, ਭਾਵਨਾਵਾਂ, ਘਟਨਾਵਾਂ ਤੇ ਦ੍ਰਿਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਸੁਰਤਿ ਨਾਲ According to gurmat, our 'consciousness' is the only means of discovering and experiencing the subtle and gross form of the 'Essence-Sahbad'. To experience the very subtle Essence-Shabad, a similar level of subtle consciousness is needed to grasp it.

The connection of 'Shabad' or Word and Consciousness' is the one and only way of meeting the Primal Lord Waheguru and it is absolutely essential to experience in depth this subtle path.

- 1 From the merger of Word and Consciousness the supreme state is achieved and from this word-consciousness one moves into a state of spontaneous peace and equipoise. K BG 62
- 2 For inculcating the practice of pondering upon the shabad in our consciousness, the four actions (doing sadh sangat, mediation on vision of the Guru, partaking of amrit and meditating on the shabad within the consciousness) are indeed the path of spirituality K BG125

The following discussion below will help in understanding the subtlety and power or capacity of the 'consciousness' –

In our mind the process by which

Our eyes and ears are the means or the ways by which some external ideas, thoughts, meanings (or) scenes enter our mind, consciousness and intellect. But scenes that have been seen or, thoughts which have been read or heard, can only create some feelings in our sub consciousness, if our internal 'consciousness' or 'attention' can grasp these. For this reason, without attention or consciousness, scenes that have been witnessed, or thoughts that have been read or heard can not influence our sub consciousness.

On the other side, from the very beginning itself, deep down in our sub consciousness, according to the accumulated tendencies of previous births and company, are deposited some thoughts, emotions, scenes etc. According to the tendencies, our consciousness by itself keeps thinking over and over again of these past scenes, thoughts and emotions.

In other words, our consciousness keeps operating in between our current, and the thoughts, desires, events and scenes deposited earlier in our sub consciousness.

There is another point here that needs attention; that according to the tendency or 'colour' of the sub consciousness, our consciousness grasps the internal or external

# thoughts desires

events

scenes,

but a lot of effort is required to grasp the different or the opposite – thoughts, desires, events or scenes, from that tendency or the 'colour' of the sub-L59/8 ਪਕੜਨ ਲਈ ਕਾਫੀ ਘਾਲਣਾ ਦੀ ਲੋੜ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਇਥੇ ਇਹ ਵੀ ਦਸਣਾ ਯੱਗ ਹੋਵੇਗਾ, ਕਿ ਅਸੀਂ ਕੰਨ ਤੋ ਅੱਖਾਂ ਸਾਰਾ ਦਿਨ ਬੰਦ ਵੀ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦੇ। ਤੁਰਦਿਆਂ-ਫਿਰਦਿਆਂ ਜਾਂ ਕੰਮ ਕਰਦਿਆਂ, ਚੰਗੇ-ਮਾੜੇ ਦ੍ਰਿਸ਼, ਆਵਾਜ਼, ਵਿਚਾਰ ਆਦਿ ਸੁਤੇ-ਸਿੱਧ ਹੀ ਸਾਡੇ ਮਨ ਵਿਚ ਆਉਂਦੇ ਹਨ ਤੇ ਸਾਡੇ ਮਨ ਨੂੰ 'ਫੁਟਬਾਲ' ਦੀ ਨਿਆਈ ਨਚਾਉਂਦੇ, ਭਟਕਾਉਂਦੇ ਤੇ ਖੁਆਰ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਹਨਾਂ ਨੀਵੇਂ, ਘਾਤਕ ਤੇ ਭੜਕਾਉ ਤੱਤਾਂ ਉਤੇ ਤਾਂ ਕੇਵਲ, ਉੱਚੀ-ਸ਼ੁੱਚੀ 'ਸਾਧ-ਸੰਗਤ' ਯਾ ਦੇਵੀ ਮਾਹੌਲ ਹੀ ਅਸਰ ਪਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ਜਾਂ ਬਦਲ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਸੁਰਤਿ ਰੂਪੀ ਕੰਪਿਊਟਰ (Computer) ਵਿਚ ਦਰਜ ਕੀਤੇ ਹੋਏ ਖਿਆਲਾਂ, ਵਲਵਲਿਆਂ, ਸੰਸਕਾਰਾਂ ਨੂੰ ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਦੇ ਦੇਵੀ ਅਤੇ ਦਾਮਨਿਕ ਰੰਗਤ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਨਾਲ ਹੀ ਬਦਲਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਬਾਕੀ ਗਿਆਨ ਇੰਦੀਆਂ ਨਾਲੌਂ, ਅੱਖ ਤੇ ਕੰਨ ਦੀ ਗ੍ਰਹਿਣ ਸ਼ਕਤੀ ਬਹੁਤ ਤੇਜ਼ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਬਹੁਤ ਦੂਰ ਦਾ ਦ੍ਰਿਸ਼ ਜਾਂ ਆਵਾਜ਼ ਇਕ ਦਮ ਸਾਡੇ ਮਨ ਵਿਚ ਕੋਈ ਨਾ ਕੋਈ ਚੰਗੀ ਜਾਂ ਮਾੜੀ ਭਾਵਨਾ ਛੱਡ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਉਪਰਲੀ ਵਿਚਾਰ ਡੋ<sup>\*</sup> ਸਪਸ਼ਟ ਹੈ, ਕਿ ਪਰਮਾਰਥਿਕ ਘਾਲਣਾ ਲਈ---



ਅਤਿਅੰਤ ਅਹਿਮੀਅਤ ਰਖਦੇ ਹਨ ।

ਵੀਡੀਓ ਕੈਸੇਟ (Video-Cassette) ਅੰਦਰ ਅਨੰਤ ਦ੍ਰਿਸ਼ ਤੇ ਆਵਾਜ਼ਾਂ ਜਮ੍ਹਾਂ ਕੀਤੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਲੋੜ ਪੈਣ ਤੇ ਪ੍ਰਗਟ ਵੀ ਕੀਤੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਠੀਕ ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਾਡੀ 'ਸੁਰਤਿ' ਵੀ ਕਈ ਜਨਮਾਂ ਤੋਂ ਲੈ ਕੇ, ਹੁਣ ਤਕ ਆਪਣੇ ਆਪ ਅਨੰਤ ਦ੍ਰਿਸ਼, ਵਲਵਲੇ, ਖਿਆਲ ਘਟਨਾਵਾਂ, ਚੁਪ-ਚੁਪੀਤੇ ਦਰਜ਼ ਜਾਂ ਰਿਕਾਰਡ (record) ਕਰਦੀ ਆਈ ਹੈ ਅਤੇ ਲੋੜ ਪੈਣ ਤੇ ਜਾਂ ਸੁਤੇ-ਸਿੱਧ ਇਨ੍ਹਾਂ ਸੰਸਕਾਰਾਂ ਦੀ ਰੰਗਤ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ।

ਅਸਲ ਵਿਚ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤਿ' ਦੇ 'ਮੇਲ' ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਜਗਿਆਸੂ ਅਨੇਕਾਂ ਅੰਤਰਮੁਖੀ, ਗੈਬੀ ਪਰਮਾਰਥਕ ਪਉੜੀਆਂ ਚੜ੍ਹ ਕੇ ਪ੍ਰਭੂ ਨੂੰ ਮਿਲ ਸਕਦਾ ਹੈ। L59/9 consciousness which had been carved out earlier.

It may be pertinent here to state, that it is not possible for us to close our ears and eyes, the whole day long. While moving around or doing work, good-bad scenes, sounds, thoughts, etc. automatically come into our mind and like a 'football'make it dance, create confusion and cause fruitless wandering. Only some 'lofty-pure' or divine atmosphere can influence or change these low, suicidal and confusion causing elements. Thoughts, emotions, accumulated tendencies from previous births, recorded in the computer like consciousness can only be changed with the divine and dynamic influence of 'sadh-sangat', the company of the holy.

From the rest of the sensory organs, eyes and ears have a powerful absorbing capacity. A very distant scene or sound, can suddenly leave one or another, good or bad tendency on our mind.

It is clear from the above discussion that attention consciousness thoughts reflections scenes emotions atmosphere company

play a very important role in the field of religious effort.

It is possible to record numerous scenes and sounds in a video cassette and when the need arises these can be replayed. Exactly in the same way, our 'consciousness' too, over so many births till now, has been automatically and quietly recording numerous scenes, emotions, events and when the need arises it automatically replays (or brings into being) the hue of these tendencies.

In reality it is only through the 'connection' of 'Word-consciousness' that a seeker can climb the numerous innate, secret, spiritual flight of steps to meet the Primal Lord.

ਗੁਰਬ ਣੀ ਅਤੇ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਦੀਆਂ ਵਾਸ਼ਾਂ ਵਿਚ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤਿ-ਮਾਰਗ' ਬਾਬਤ ਇਉਂ ਅਗਵਾਈ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ—

| ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਸੁਖੁ ਉਪਜੈ ਪ੍ਰਭ ਰਾਤਉੁ ਸੁਖ਼ ਸਾਰੁ ॥       | (ຟໍສາ-ຊາ)           |
|--------------------------------------------------|---------------------|
| ਸੁਰਤਿ ਸਬਦੁ ਸਾਖੀ ਮੌਰੀ ਸਿੰਙੀ ਬਾਜੈ ਲੋਕੁ ਸੁਣੇ ।।     | (นั่สา-৮୬୬)         |
| ਸੁਰਤਿ ਸਬਦਿ ਭਵਸਾਗਰੂ ਤਰੀਐ ਨਾਨਕ ਨਾਮੂ ਵਖਾਣੇ ॥        | (ਪੈਨਾ <b>-੯</b> ੩੮) |
| ਨਾਨਕ ਦਾਸ਼ੁ ਹਰਿ ਕੀਰਤਨਿ ਰਾਤਾ ਸਬਦੁ ਸੁਰਤਿ ਸਚੁ ਸਾਖੀ ॥ | <b>(</b>            |
| ਸਬਦੁ ਸੁਰਤਿ ਅਸਗਾਹ ਅਘੜ ਘੜਾਇਆ ॥                     | (ਵਾ.ਭਾ.ਗ.੩/੪)       |
| ਸਬਦੁ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵ ਚਲਣਾ ਜਮੁ ਜਾਗਾਤੀ ਨੇੜਿ ਨ ਆਇਆ ।      | (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ.੫/੧੩)     |
| ਸਬਦੁ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਪੰਚ ਸ਼ਬਦ ਇਕ ਸਬਦ ਮਿਲਾਏ ।  | (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ ੬/੧੦)     |
| ਸਬਦੁਸੁਰਤਿ ਲਿਵ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਗੁਰ ਕਿਰਪਾ ਤੇ ਅੰਦਰਿ ਆਣੈ ।  | (ਵਾ.ਭਾ ਗੁ.੬/੧੯)     |
| ਸਬਦੁ ਸੁਰਤਿ ਪਰਚਾਇਕੈ ਨਿਤ ਨੇਹੁ ਨਵੇਲਾ ।              | (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ.੧੩/੧੪)    |
|                                                  |                     |

ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵ ਪਿਰਮ ਰਸ਼ੁ ਅਕਥ ਕਹਾਣੀ ਕਥੀ ਨ ਜਾਏ । (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ ੧੬/੧੦)

ਉਪਰਲੀ ਵਿਚਾਰ ਤੋਂ ਸਪਸ਼ਟ ਹੈ, ਕਿ 'ਸਬਦ' ਵਿਚ ਸੁਰਤਿ ਜੋੜਨ ਨਾਲ ਸਾਰੀਆਂ ਆਤਮਿਕ ਬਰਕਤਾਂ, ਗੁਰੂ ਕਿਰਪਾ ਸਢਕਾ ਨਸੀਬ ਹੋ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਪਰ, ਇਹ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤਿ' ਦੀ 'ਖੇਡ' ਕੋਈ ਆਸਾਨ ਨਹੀਂ, ਕਿਉਂਕਿ ਸਾਡਾ ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਮਨ, ਮਤਿ ਅਤੇ ਬੁੱਧੀ ਜਨਮਾਂ-ਜਨਮਾਂਤਰਾਂ ਤੋਂ ਮਾਇਆ ਵਿਚ ਖੱਚਤ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਆਪਣੇ ਆਪ ਮਾਇਆ ਦੀ ਪਕੜ ਵਿਚੋਂ ਨਿਕਲਣ ਲਈ ਅਸਮਰਥ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਉਪਰ ਲਿਖੇ ਪ੍ਰਮਾਣਾਂ ਅਨੁਸਾਰ 'ਸਾਧ ਸੰਗਤ' ਵਿਚ ਵਿਚਰਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤਿ' ਦੀ ਗਾਖੜੀ, 'ਅਲੂਣੀ ਸਿੱਲ ਚੱਟਣ' ਵਾਲੀ ਘਾਲਣਾ ਕੋਈ ਵਿਰਲਾ ਜਗਿਆਸ ਹੀ ਘਾਲਦਾ ਹੈ।

ਰਾਗ ਨਾਦ ਸਭ ਕੋ ਸੁਣੈ ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਸਮਝੇ ਵਿਰਲੋਈ। (ਵਾ.ਭਾ.ਗ.੧੫/੧੬)

ਤੇ ਵਿਰਲੇ ਸੈੱਸਾਰ ਵਿਚਿ ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਹੋਇ ਮਿਰਗ ਮਰੰਦੇ । (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ. ੨੮/੧੭)

ਸਬਦ-ਸੁਰਤਿ ਦੋ ਮੋਲ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਸਾਡੇ ਅੰਦਰ ਆਤਮਿਕ ਅਨੰਦ, ਪ੍ਰਭੂ ਪ੍ਰੇਮ ਜਾਂ ਸੁਖ ਦੀ ਖ੍ਰਾਪਤੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ—

ਸਬਦ ਸੁਰਡਿ ਸੁਖੁ ਉਪਜੇ ਪ੍ਰਭ ਰਾਤਉ ਸੁਖੁ ਸਾਰੁ ।। (ਪੰਨਾ-੬੨) ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚਿ ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵ ਸਹਜਿ ਬਿਲਾਸੀ । (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ.੧੫/੨੧) ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਪਰਚਾਇਕੈ ਨਿਤ ਨੇਂਹੁ ਨਵੇਲਾ । (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ. ੧੩/੧੪) L59/10 The 'path of Word-consciousness' has been stressed in Gurbani and the Vaars of Bhai Gurdas in the following way –

- 1 Focusing your awareness on the Shabad, happiness wells up. Attuned to God, the most excellent peace is found. 62
- 2 Awareness of the Shabad and the Teachings is my horn; the people hear the sound of its vibrations. 877
- *3 with one's consciousness focused on the Word of the Shabad, one crosses over the terrifying world-ocean. O Nanak, chant the Naam, the Name of the Lord. 938*
- 4 Slave Nanak is imbued with the Kirtan of the Lord's Praises. Focusing his consciousness on the Word of the Shabad, he realizes the Presence of the True Lord. 1227
- 5 Taking consciousness into the depth of Word has shaped the unchiselled mind.
- VBG 3 /4
   Gurmukhs spend their lives while keeping their heart and mind attuned with the Word and therefore death, the tax-gatherer does not approach them.

VBG 5/13

- 7 The attention of the holy company is immersed in the 'Word-consciousness where the One Word (Waheguru) will effect the connection instead of the five musical sounds. VBG 6/10
- 8 He enters into the immersion of word-consciousness through the blessing of the Guru and the holy congregation VBG 6/19
- 9 The Guru merges the consciousness of the disciple into the Word and creates ever new love (for the Lord) in it. VBG 13/14
- 10 The consciousness of gurmukhs remain merged in the Word and the story of their love becomes unnarratable. VBG16/10

From the above discussion it is apparent, that by linking the 'Word' with the consciousness, one receives all spiritual bounties and Guru's blessings. But this play of 'Word-consciousness' is not something simple, because, our externally orientated mind, consciousness, and intellect, entangled in materialism through numerous births, is unable to free itself from the clutches of materialism. That is why according to the above quotations, only some rare seeker will make the difficult effort of licking a tasteless grind stone of 'Word-consciousness'.

- 11 All listen to the melody and rhythm but a rare one understands the mystery of Word consciousness. VBG 15/16
- 12 They are rare in the world who merging their consciousness in the Word die like a deer. VBG 28/17

It is only through the linking of thw Word-Consciousness within us that divine bliss, love of the Lord or peace and contentment are acquired.

- 13 Focusing your awareness on the Shabad, happiness wells up. Attuned to God, the most excellent peace is found. 62
- 14 Gurmukhs living in the world, through the company of saints, keeping the consciousness attuned to the Word, move around in equipoise VBG15/21
- 15 The Guru merges the consciousness of the disciple into the Word and creates ever new love (for the Lord) in it. VBG 13/14

ਸ਼ਬਦਿ ਸੁਰਤਿ ਉਪਦੇਸ਼ੁ ਸਚਿ ਸਮਾਣਿਆ । (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ ੩/੧)

ਸਤਿਗੁਰ ਸਬਦਿ ਤਰੰਗ ਸਦਾ ਸੁਹੇਲਿਆ ।

ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਪਰਸ਼ੰਗ ਗਿਆਨ ਸੰਗ ਮੇਲਿਆ । (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ. ੩/੧੬)

ਸ਼ਬਦ ਸੁਰਤਿ ਬੈਰਾਗ ਹੈ ਸੁਖ ਸਹਜ ਅਰੱਗੀ। (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ. ੧੩/੩)

ਸਬਦੁ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵ ਪਿਰਮ ਰਸੁ ਅਕਬ ਕਹਾਣੀ ਕਬੀ ਨ ਜਾਏ । (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ ੧੬/੧੦)

ਹੀਰੈ ਹੀਰਾ ਬੱਧਿਆ ਸ਼ਬਦ ਸੁਰਤਿ ਮਿਲਿ ਪਰਚਾ ਹੋਈ । (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ.੧੫/੧੬)

'ਸਬਦ'— ਅਗਮ, ਅਗੋਚਰ ਤੇ 'ਪ੍ਰੇਮ ਸਰੂਪ' ਹੈ। ਇਸ ਲਈ—

ਰੱਬੀ ਭੈਂ-ਭਾਵਨੀ ਬਿਸਮਾਦੀ ਸਿਫਤ ਸਾਲਾਹ

ਇਲਾਹੀ ਪ੍ਰੇਮ ਅਤੇ 'ਸਬਦ' ਦੀ ਕਮਾਈ

ਹੀ 'ਸੁਰਤਿ ਦਾ ਮਾਰਗ' ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਕੇਵਲ ਸਾਡੀ 'ਸੁਰਤਿ' ਹੀ—

ਪਹਿਚਾਨ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਪੁਕੜ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਅਨੁਭਵ ਕਰ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਖਿੱਚ ਖਾ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਰਸ ਮਾਣ ਸਕਦੀ ਹੈ।

ਮਾਇਆ ਤੇ ਵਿਕਾਰਾਂ ਵਿਚ ਖੱਚਤ ਹੋਇਆ ਠੁੱਲਾ **ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਮਾਦੀ 'ਮਨ'** ਇਨ੍ਹਾਂ ਉਚੀਆਂ-ਸੁਚੀਆਂ ਭਾਵਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਪਕੜ ਸਕਦਾ ।

ਕਦੇ-ਕਦਾਈ ਗੁਰੂ ਕਿਰਪਾ ਸਦਕਾ 'ਸਾਧ ਸੰਗਤ' ਵਿਚ ਅੰਤਰਮੁਖੀ ਸਿਮਰਨ ਕਰਦਿਆਂ ਜਾਂ ਇਕਾਗਰਤਾ ਤੇ ਸ਼ਰਧਾ ਨਾਲ ਕੀਰਤਨ ਸੁਣਦਿਆਂ, ਸਾਨੂੰ ਨਾਮ-ਰਸ ਦਾ 'ਹਲੋਰਾ' ਆਉਂਦਾ ਹੈ, ਤਾਂ ਸੁਰਤਿ 'ਜਾਗਰਤ ਅਵਸਥਾ' ਵਿਚ ਆਉਂਦੀ ਹੈ ਤੇ ਅਗੇ ਨਾਲੋਂ ਹੋਰ ਵੀ ਸੁਚੇਤ ਅਤੇ ਸਾਵਧਾਨ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

| ਪ੍ਰਭ ਕੈ ਸਿਮਰਨ ਅਨਦਿਨੁ ਜਾਗੇ ॥            | (ນໍ່ລາ-ຊຣ໌ຊ)     |
|----------------------------------------|------------------|
| ਸੰਵਤ ਹਰਿ ਜਪਿ ਜਾਗਿਆ ਪੇਖਿਆ ਬਿਸਮਾਦੂ ॥     | (นํสฃ-ธุจุย)     |
| ਨਾਨਕ ਸੇ ਜਾਗੰਨ੍ਰਿ ਜਿ ਰਸਨਾ ਨਾਮੁ ਉਚਾਰਣੇ ॥ | (น์ธา-จยวน)      |
| ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਸਾਵਧਾਨ ਹੋਇ                   |                  |
| ਵਿਣੁ ਗੁਰ ਸਬਦ ਨ ਸੁਣਈ ਬੋਲਾ ॥             | (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ. ੪/੧੭) |
| L59/11                                 |                  |

- 1 Only they have realised Him whose surti or consciousness has merged into the truth after accepting the commands of the Word. VBG 3/1
- 2 In the waves of the Word of the true Guru, the gurmukhs or the guru orientated ever remain in delight. VBG 3/16 Joining their consciousness to the Guru's teaching, they become knowledgeable.
- *3 Adopting the renunciation in the form of the Word consciousness, he residing in equipoise, is free from all maladies. VBG13/3*
- 4 The consciousness of gurmukhs (guru-orientated), remain merged in the Word and the story of their love remain unnarratable. VBG 16/10
- 5 Only his consciousness remains merged in the Word, whose mind diamond remains cut by the diamond of Word, the Guru. VBG 15/16

The 'Word' – is unfathomable, unknowable and the 'embodiment of love'. For this reason – the spiritual awe-filled faith

the wondrous adorations the spiritual love and the cultivation of the 'Word'

is indeed the 'channel of consciousness', which only our 'consciousness -

can recongnise. can grasp. can experience. feel the pull. enjoy the essence.

Entangled in materialism and evil deeds, the gross, externally orientated, mundane mind cannot grasp these lofty- pure yearnings.

Sometimes through the grace of the Guru, while doing *simran* or meditation internally, or listening to kirtan with rapt attention and faith, we experience the jolt of essence-Naam and this brings the consciousness into a 'state of awareness' which is more alert and attentive than before.

- 6 Remembering God, one remains awake and aware, night and day. 262
- 7 I have awakened from sleep, chanting the Name of the Lord; gazing upon Him, I am filled with wonder. 814
- 8 O Nanak, they alone are awake and aware, who chant the Naam with their tongues. 1424
- 9 He with full care keeps his consciousness attuned to the Word and listens to nothing except to the words of the Guru. L59/11

ਸਬਦ ਸੁਟਤਿ ਲਿਵ ਸਾਵਧਾਨ

(ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ. ੩੭/੨੭)

'ਨਿਰੰਕਾਰ' ਤੇ 'ਸੰਸਾਰ-ਸਾਗਰ' ਵਿਚਕਾਰ 'ਸਬਦ'ਹੀ ਸੂਖਮ 'ਪੁਲ' ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਕੋਵਲ ਸੁਰਤਿ ਹੀ ਅਨੁਭਵ ਦੁਆਰਾ ਪਾਰ ਕਰ ਸਕਦੀ ਹੈ ।

'ਸੁਰਤਿ' ਦੀ ਇਕ ਹੋਰ ਖੂਬੀ ਇਹ ਭੀ ਹੈ, ਕਿ ਇਹ ਅਨੁਵਾਦਕ ਜਾਂ ਉਲਥਾਕਾਰ (interpreter) ਹੈ। 'ਸੂਖਮ ਤਤ-ਸਬਦ' ਨੂੰ ਅਨੁਭਵ ਕਰਕੇ ਸਥੂਲ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਮਾਨ ਅਖਰਾਂ ਵਿਚ ਬਿਆਨ ਕਰ ਸਕਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਸਥੂਲ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਮਾਨ ਅਖਰੀ 'ਗੁਰਬਾਣੀ' ਦਾ ਇਕਾਗਰਤਾ ਅਤੇ ਭਾਵਨਾ ਸਹਿਤ ਅੰਤ੍ਰ-ਆਤਮੇ ਅਭਿਆਸ ਦੁਆਰਾ, 'ਸੂਖਮ ਤਤ-ਸਬਦ' ਦੀਆਂ 'ਝਲਕਾਂ' ਅਨੁਭਵ ਕਰ ਸਕਦੀ ਹੈ।

'ਸੁਰਤਿ' ਰਾਹੀਂ ਮਨ ਨੂੰ ਨਿਰੰਤਰ ਕੋਈ—

ਮਿਠਾ

#### ਰਸੀਲਾ

ਗਰਮਖਿ ਪੰਥ ਚਲੈ ਪੁਗ ਬਾਰੇ ।

# ਤਰੰਗਾਂ ਵਾਲਾ

## ਸਵਾਦਲਾ

### ਸੂਖਮ

'ਡੋਜਨ' ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੁਆਰਾ ਮਨ—ਸਾਇਆ ਅਤੇ ਵਿਕਾਰਾਂ ਦੇ ਹੋਛੇ ਰਸਾਂ ਤੋਂ ਮੁੜ ਕੇ 'ਸਬਦ' ਨੂੰ ਪਕੜ ਸਕੇ ।

ਇਹ ਰਸ ਛਾਡੇ ਉਹ ਰਸੁ ਆਵਾ ॥ ਉਹ ਰਸੁ ਪੀਆ ਇਹ ਰਸੁ ਨਹੀ ਭਾਵਾ ॥ (ਪੰਨਾ-੩੪੨)

# ਭਾਵ 'ਸੁਰਤਿ' ਹੀ—

'ਸਬਦ' ਦੇ 'ਤੱਤ' ਨੂੰ ਅਨੁਭਵ ਕਰ ਸਕਦੀ ਹੈ । ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਸਾਖਿਆਤ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰਦੀ ਹੈ । ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਪ੍ਰਿਸ-ਪਿਆਲੇ ਦਾ ਰੰਗ ਮਾਣਦੀ ਹੈ ।

ਅਸਲ ਵਿਚ ਅਨੁਭਵੀ ਪ੍ਰੇਮ ਦੁਆਰਾ ਹੀ, 'ਸੁਰਤਿ', ਰੱਬ ਨਾਲ—

## ਗੱਲਾਂ

ਸਨੇਹੜੇ ਲਾਡ-ਪਿਆਰ ਪੌਮ ਅਦਾਵਾਂ

> ਲੇਵਾ-ਦੋਵੀ ਵਣਜ-ਵਪਾਰ

> > L59/12

# 1 Attuning consciousness with the Word, the gurmukhs (guru orientated) alertly move with firm feet on the path of the Guru. VBG 37/27

Between the 'Formless' and the 'world-ocean', the Word is the subtle 'bridge', which only the consciousness can traverse through intuition.

The 'consciousness' has one more distinctiveness, that it is a translator or an interpreter. It can intuitionalise the 'subtle essence Word', and present it in gross visible words, and with rapt attention and love through innate meditation on the gross visible written 'Gurbani', it can fathom the 'waves' of the 'subtle essence-Word'.

Through the consciousness the mind continuously needs some

sweet

amorous

emotional

pleasurable

subtle

'food', through which it can backtrack from the superficial pleasures of materialism and perversions and grasp the 'Word'.

2 Abandoning these tastes, I have found that taste. Drinking in that taste, this taste is no longer pleasing.

meaning that only the consciousness -

can experience the 'essence' of the 'Word'. provide direct connection of the Primal Lord, Waheguru. can enjoy Waheguru's goblet of love.

In fact it is only through intuitional love that the 'consciousness' can secretly

talk

experience closeness

love and cuddle

make amorous gestures

give and take

do transactions

L59/12

342

| ਗੁਪਤੀ ਤੌਰ ਤੇ ਕਰ ਸਕਦੀ ਹੈ ।  |            |
|----------------------------|------------|
| ਜਲਿ ਥਲਿ ਮਹੀਅਲਿ ਗੁਪਤੋਂ ਵਰਤੈ |            |
| ਗੁਰ ਸਬਦੀ ਦੇਖਿ ਨਿਹਾਰੀ ਜੀਉ ॥ | (ਪੰਨਾ–੫੯੭) |

ਇਹ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤਿ' ਦੀ ਸੂਖ਼ਮ ਤੇ ਗੁਪਤ 'ਜੁਗਤ', 'ਸਾਧ ਸੰਗਤ' ਵਿਚ ਸਿਮਰਨ ਅਭਿਆਸ ਕਮਾਈ ਦੁਆਰਾ ਸਹਿਜੇ ਹੀ ਸਿਖੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

**'ਸਬਦ-ਸੁਰਤਿ'** ਦੇ ਮੇਲ ਤੋਂ ਬਗੈਰ, 'ਤੱਤ-ਸ਼ਬਦ' ਜਾਂ 'ਸ਼ਬਦ ਗੁਰੂ' ਨੂੰ ਅਨੁਭਵ ਕਰਨ ਲਈ ਹੋਰ ਕੋਈ ਸਾਧਨ ਨਹੀਂ ਹੈ ।

ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਬਿਨੁ ਆਵੇ ਜਾਵੇ ਪਤਿ ਖੋਈ ਆਵਤ ਜਾਤਾ ਹੈ ॥ (ਪੰਨਾ-੧੦੮੧)

ਸੁਚੇਤ ਮਨ, ਮਤਿ ਅਤੇ ਬੁੱਧੀ (Conscious mind) ਨੂੰ ਗੁਰ ਸਬਦ ਦੀ ਅੰਤ੍ਰੀਵ ਵਿਚਾਰ ਦੁਆਰਾ ਘੜਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਅਚੇਤ ਅੰਤਿਸ਼ਕਰਨ (Sub-conscious mind) ਨੂੰ ਕੀਰਤਨ, ਅੰਤਰਮੁਖੀ ਸਿਮਰਨ ਅਬਵਾ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤਿ' ਦੇ ਅਭਿਆਸ ਦੁਆਰਾ ਘੜਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ।

ਇਸ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ ਸੁਰਤਿ, ਮਤਿ, ਮਨ ਅਤੇ ਬੁੱਧੀ ਦੀ ਘਾੜਤ ਲਈ, ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਭੈ-ਭਾਵਨੀ ਅਤੀ ਜਰੂਰੀ ਹੈ।

ਭੌ ਬਿਨੁ ਕੋਇ ਨ ਲੰਘਸਿ ਪਾਰਿ॥ ਭੌ ਭਉ ਰਾਖਿਆ ਭਾਇ ਸਵਾਰਿ॥ ਭੌ ਤਨਿ ਅਗਨਿ ਭਖੇ ਭੈ ਨਾਲਿ ॥ ਭੈ ਭਉ ਘੜੀਐ ਸਬਦਿ ਸਵਾਰਿ ॥ ਭੈ ਬਿਨ ਘਾੜਤ ਕਚੁ ਨਿਕਚ ॥ ਅੰਧਾ ਸਚਾ ਅੰਧੀ ਸਟ॥

ਭੈ ਪਇਐ ਮਨੁ ਵਸਿ ਹੌਆ ਹਉਮੈ ਸਬਦਿ ਜਲਾਇ ॥ (ਪੰਨਾ-੬੪੫)

(น์ธา-ๆนๆ)

ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ ਜਗਿਆਸੂ, ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ 'ਸਰਬ-ਵਿਆਪਕਤਾ' ਤੇ 'ਅੰਤਰਜਾਮਤਾ' ਨੂੰ ਬਹੁਤ ਘਟ, ਓਪਰਾ ਜਿਹਾ ਜਾਂ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਅਨੁਭਵ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ ਅਤੇ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਭੈ-ਭਾਵਨੀ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਰਹਿੰਦੇ ।

ਇਸੋ ਕਰਕੇ ਇਹ ਉਪਰੀ ਜੇਹੀ ਭੈ-ਭਾਵਨੀ ਛੇਤੀ ਹੀ ਉੱਡ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਜਗਿਆਸੂ ਫਿਰ ਮਾਇਆ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਹੇਠ, ਅਣਜਾਣੇ ਹੀ ਅਨੇਕਾਂ ਨੀਵੀ ਆਂ ਰੁਚੀਆਂ ਵਿਚ ਗਲਤਾਨ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। with God.

1 In the water, on the land, and in the sky, He is pervading but hidden; through the Word of the Guru's Shabad, He is revealed. 597

This subtle and secret method of 'Word-consciousness' can be easily learnt in the 'company of evolved souls' by cultivating the practice of meditation.

Without the link of 'Word-consciousness' there is no other way to experience the 'Word-essence' or 'Word-Guru'.

2 Without awareness of the Shabad, one comes and goes in reincarnation; he loses his honor in this coming and going. 1081

The conscious mind, the intellect and the rational mind can be shaped and moulded according to the innate thought of the Word-Guru.

The sub-conscious mind can be shaped and moulded through kirtan and internal *simran* or 'Word-essence' meditation.

Apart from this, for fashioning or shaping the consciousness, intellect, mind and intelligence, Waheguru's awe-filled faith is very essential.

- 2 Without the Fear of God, no one crosses over the world-ocean. This Fear of God adorns the Love of the Lord. //1//Pause// The fire of fear within the body is burnt away by the Fear of God. Through this Fear of God, we are adorned with the Word of the Shabad. Without the Fear of God, all that is fashioned is false. Useless is the mold, and useless are the hammer-strokes on the mold. 151
- *3 When the Fear of God comes, the mind is restrained, and through the Word of the Shabad, the ego is burnt away.* 645

Generally, seekers seldom, seemingly or fully, never experience the 'omnipresence' and the 'inner-knowingness' of God and do not remain in the fear-filled love of God.

For this reason, this superficial fear-filled love, quickly disappears and the seeker once again, under the influence of materialism, unknowingly gets entangled in numerous base or lower tendencies. ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਸਦ-ਹਜ਼ੂਰੀ ਭੈ–ਭਾਵਨੀ ਦਾ ਅਨੁਭਵੀ ਅਹਿਸਾਸ ਬਖਸ਼ਿਆਂ ਹੋਇਆਂ ਗੁਰਮੁਖ ਪਿਆਰਿਆਂ ਦੀ ਲਗਾਤਾਰ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਹੀ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ ।

ਇਸ ਲਈ ਸੁਰਤਿ, ਮਤਿ, ਮਨ ਅਤੇ ਬੁੱਧੀ ਦੀ ਘਾਣਤ ਲਈ 'ਭੈ-ਭਾਵਨੀ' ਵਾਲੀ ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਰੂਪੀ 'ਸਚੀ ਟਕਸਾਲ' ਲਾਜ਼ਮੀ ਹੈ, ਕਿਉਂ ਕਿ ਬਖਸ਼ੇ ਹੋਏ ਗੁਰਮੁਖ ਪਿਆਰੇ ਗੁਰੂ ਦੀ ਭੈ-ਭਾਵਨੀ' ਵਿਚ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਦੀ 'ਪਾਵਨ ਹਜ਼ੂਰੀ' ਦੀ 'ਚੁਪ-ਪ੍ਰੀਤ' ਜਾ ਰਸ ਮਾਣਦੇ ਹਨ ।

| ਭਾਂਡਾ ਭਾਉ ਅੰਮ੍ਰਿਤੁ ਤਿਤੁ ਢਾਲਿ ॥                                                                |                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| ਭਾਡਾ ਭਾਦੂ ਆਸੂਤੂ ਸਿਤਾ ਹੈ ਕਸਾਲ ॥<br>ਘੜੀਐ ਸਬਦੁ ਸਚੀ ਟਕਸਾਲ ॥                                       | (ਪੰਨਾਂ-੮)                         |
| ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਭਉ ਭਾਉ ਸਹਜੁ ਬੈਰਾਗ ਹੈ ।<br>ਗੁਰਮੁਖ਼ ਸਹਜਿ ਸੁਭਾਉ ਸੁਰਤਿ ਸੁ ਜਾਗੁ ਹੈ ।                     | (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ. ੩/੧੩)                  |
| ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵਲਾਇ ਹੁਕਮੁ ਕਮਾਇਆ ।<br>ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਭੈ ਭਾਇ ਨਿਜ ਘਰਿ ਪਾਇਆ ।                             | (ਵਾ.ਭਾ.ਗ <u>_</u> . ੩/੨੦ <b>)</b> |
| ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਭਉ ਭਾਉ ਕਰਿ ਸੇਵਕ ਸੇਵਾ ਕਾਰ ਕਮਾਏ                                                       | 1                                 |
| ਸਬਦਿ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵਲੀਣ ਹੋਇ ਦਰਗਹ ਮਾਣ ਨਿਸਾਣਾ ਪਾਏ ।                                                   | (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ. ੮/੨੪)                  |
| ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਭੈ ਭਾਇ ਅਪਿਓ ਪੀ ਚਖਿਆ ।                                                               | (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ. ੧੪/੧੬)                 |
| ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਭੈ ਭਾਇ ਵਿਚਿ                                                                         |                                   |
| ਭਗਤਿ ਵਛਲੁ ਕਰਿ ਅਛਲੁ ਛਲਣਾ ।                                                                     | (ਵਾ.ਭਾ.ਗ <u></u> . ੧੮/੧੭)         |
| ਪਾਰਬ੍ਰਹਮੁ ਪੂਰਨ ਬ੍ਰਹਮੁ ਸਤਿਗੁਰੁ ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਵਿਚਿ ਵਸੈ ।<br>ਸ਼ਬਦ ਸੁਰਤਿ ਆਰਾਧੀਐ ਭਾਇ ਭਗਤ ਭੈ ਸਹਜ ਵਿਗਸੈ । | (ਵਾ.ਭਾ.ਗੁ. ੩੯/੧੨)                 |
| ਹਾਂ ਜੀ, 'ਸੁਰਤਿ' ਹੀ 'ਗੁਰੂ-ਰੂਪ' 'ਤੱਤ-ਸਬਦ' ਦਾ                                                    |                                   |
| ਚੇਲਾ ਹੈ                                                                                       |                                   |
| ਖੋਜੀ ਹੈ                                                                                       |                                   |
| ਵਾਹਨ ਹੈ                                                                                       |                                   |
| ਰਸੀਆ ਹੈ                                                                                       |                                   |
| ਅਤੇ 'ਸੁਰਤਿ' ਹੀ—-<br>ਬਿਸਮਾਦੀ ਉਡਾਰੀਆਂ ਲਾਉਂਦੀ ਹੈ                                                 |                                   |
| ਪ੍ਰੇਮ-ਸਾਗਰ ਵਿਚ ਡਾਰੀਆਂ ਲਾਉਂਦੀ ਹੈ                                                               |                                   |
| ਚੁੱਪ-ਚੁਪੀਤੇ ਬੋਲਦੀ ਹੈ                                                                          |                                   |
| L59/14                                                                                        |                                   |
|                                                                                               |                                   |

The intuitional experience of the fear-filled love of the ever-present Primal Lord can only take place in the continuous company of beloved guru-orientated.

For this reason, it is essential to have a 'genuine institution' form, of 'awefilled' company of the holy evolved souls, to fashion or shape the consciousness, intellect, mind and intelligence because, the blessed beloved guru-orientated beings dwell in the awe-inspiring-love of the Guru, and enjoy the 'silent-love' of the 'gracious-presence' of the Timeless Lord Waheguru.

With the Fear of God as the bellows, fan the flames of tapa, the body's inner heat. 1 In the crucible of love, melt the Nectar of the Name, and mint the True Coin of the Shabad, the Word of God. 8 2 As fear of God and love for mankind prevails in the holy congregation, the sense of nonattachment always prevails. Gurmukhs naturally reamin alert as their consciousness remain attuned to the Shabad or Word. VBG 3/13 A person who by merging his consciousness in the Word has acted according to the divine 3 VBG 3/20 Will. He, as a result of his love and fear of the holy congregation discovers his own real self Going with love and respect to the holy congregation, he serves there..... 4 Absorbing consciousness into the Word the humble person receives honour in the court of the Lord. VBG 8/24 5 The gurmukh guaffs the nectar of fear and love of the Lord in the holy congregation VBG14/16 In the discipline and love of the holy congregation, (the gurmukhs) facinate the Lord God 6 also. VBG 18/17 7 The true Guru is the transcendent perfect Brahm and resides in the holy congregation. By absorbing the consciousness in the Word, He is adored and cherishing love, devotion and His awe, He spontaneously blooms in the heart. VBG 39/12 Yes, indeed! the consciousness is the disciple the researcher the vehicle the admirer of Guru's embodiment, the 'essence-Word' and the consciousness too takes wondrous flights dives into the ocean of love speaks silently L59/14

ਚਪ-ਚਪੀਤੇ ਸਣਦੀ ਹੈ ਚਪ-ਚਪੀਤੇ ਦੇਖਦੀ ਹੈ ਚਪ-ਚੁਪੀਤੇ ਅਨੰਦ ਮਾਣਦੀ ਹੈ ਚਪ-ਚਪੀਤੇ ਸਮਝਦੀ ਹੈ ਚਪ-ਚਪੀਤੇ ਸਮਝਾਉਂਦੀ ਹੈ ਅਦਿਸ਼ਟ ਹੈ ਗਪਤ ਹੈ 'ਸ਼ਬਦ-ਸ਼ਰਤਿ' ਦਾ ਮਾਰਗ---ਅੰਤਰਮਖੀ ਹੈ ਗੁਪਤ ਹੈ ਸ਼ਖਮ ਹੈ ਬਿਸਮਾਦੀ ਹੈ ਪ੍ਰੇਮ-ਸਰੂਪ ਹੈ ਪੇਮ-ਸਵੈਪਨਾ ਵਾਲਾ ਹੈ ਅਨੰਦ-ਮਈ ਹੈ ਚਾੳ ਵਾਲਾ ਹੈ । ਹਾਂ ਜੀ, 'ਸਬਦ-ਸਰਤਿ' ਦੇ ਮੇਲ ਨਾਲ --'ਰਾਮ-ਬੇਨ' ਵਜਦੀ ਹੈ। ਮਧਰ ਮਧਰ ਅਨਹਦ ਧਨ ਸਣਦੀ ਹੈ। ਅਜੱਪਾ-ਜਾਪ ਦੀ ਮੱਧਮ ਮਿੱਠੀ ਤੇ ਖਾਮੋਸ਼ ਅਬੌਲ-ਬੌਲੀ ਸੁਣਾਈ ਦਿੰਦੀ ਹੈ । ਚਪ-ਪੀਤ ਦੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। 'ਗਰ ਸਬਦੀ ਗੋਬਿਦ ਗੱਜਦਾ' ਹੈ। 'ਅਣਮਤਿਆ ਮੰਦਲ' ਵਜਦਾ ਹੈ । 'ਬਿਨ ਸਾਵਨ, ਘਨਹਰ' ਗੱਜਦਾ ਹੈ। 'ਅੰਮਿਤਧਾਰ, **ਝਿਮ ਝਿਮ'** ਵਰਸਦੀ ਹੈ। 'ਪਿਸ-ਰਸ' ਦਾ ਸਵਾਦ ਅਨੁਭਵ ਹੁੰਦਾ ਹੈ । 'ਗੁਰਮੁਖਿ ਰੋਮਿ ਰੋਮਿ ਹਰਿ ਧਿਆਵੈ' ਹੈ। 'ਨਾਮ' ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ । 'ਸੁੰਨ ਸਮਾਧ' ਵਿਚ ਲੀਨਤਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। 'ਚਪ-ਚਬੋਲੇ ਪਿਸ-ਪਿਆਲਾ' ਮਿਲਦਾ ਹੈ। L59/15

silently listens silently watches silently enjoys the bliss silently understands silently explains is invisible is secret. The path of 'Word-consciousness' is internal is secret is subtle is wondrous is the embodiment of love is one of Self-love is blissful is joyful. O yes! with the connection of Word-consciousness' -'Lord's flute' plays. melodious unstruck melody is heard. the gentle, sweet and quiet unnarratable language of spontaneous meditation is heard. the blessings of silent-love takes place. through the Word of the Guru's Shabad, the Lord of the Universe (thunders) is revealed. the skinless drums play. without the rainy season, the clouds shake with thunder. the stream of nectar slowly, gently, drop by drop, trickles down within. the relish of 'love-essence' can be experienced. each and every hair of the Guru-orientated, meditates on the Lord. 'Naam' is attained In the 'silence of nothingness, the connection is made 'silently the cup of love' is delightfully received.

| ਧਨਿ ਧੰਨਿ ਓ ਰਾਮ ਬੇਨੁ ਬਾਜੈ ॥                                   |                                      |
|--------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| ਮਧੁਰ ਮਧੁਰ ਧੁਨਿ ਅਨਹਤ ਗਾਜੈ ॥                                   | (นํぉー-੯੮੮)                           |
| ਆਨਦ ਮੂਲੁ ਰਾਮੁ ਸਭੁ ਦੇਖਿਆ<br>ਗੁਰਸਬਦੀ ਗੋਵਿਦੁ ਗਜਿਆ ।।            | (ນໍ້ສາ-ຈຸຊຈຸຍ)                       |
| ਅਣਮੜਿਆ ਮੰਦਲੁ ਬਾਜੈ ॥<br>ਬਿਨੁ ਸਾਵਣ ਘਨਹਰੁ ਗਾਜੈ ॥                | (น์ <b>ธ</b> า-ธุ่นว)                |
| ਝਿਮਿ ਝਿਮਿ ਵਰਸੈ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਧਾਰਾ ॥<br>ਮਨੁ ਪੀਵੇ ਸੁਨਿ ਸਬਦੁ ਬੀਚਾਰਾ ॥ | (นํ <b>ก</b> ฺ-ฯ๐२ <b>)</b>          |
| ਸੁਰਤਿ ਸ਼ਬਦਿ ਭਵਸ਼ਾਗਰੁ ਤਰੀਐ ਨਾਨਕ ਨਾਮੁ ਵਖਾਣੇ ॥                  | (ਪੰਨਾ-੯੩੮)                           |
| ਙਾਨਕ ਨਿਰਮਲ ਨਾਦੁ ਸਬਦ ਧੁਨਿ ਸਚੁ ਰਾਮੈਂ ਨਾਮਿ ਸਮਾਇਦਾ ॥             | (นี่สา-१०३੮)                         |
| ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਗੁਰੁ ਸਬਦੁ ਲੈ ਪਿਰਮ ਪਿਆਲਾ ਚੁਪਿ ਚਬੋਲਾ ॥                | (ਵਾ,ਭਾ.ਗੁ <sub>+</sub> ੪/੧੭ <b>)</b> |

ਚਲਦਾ.....

| 1 | Blessed, blessed is that flute which the Lord plays.<br>The sweet, sweet unstruck sound current sings forth.                                         | 988           |
|---|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| 2 | I see the Lord, the Source of Bliss, everywhere; through the Word of the G<br>Shabad, the Lord of the Universe is revealed.                          | uru's<br>1315 |
| 3 | The skinless drum plays.<br>Without the rainy season, the clouds shake with thunder.                                                                 | 657           |
| 4 | Slowly, gently, drop by drop, the stream of nectar trickles down within.<br>The mind drinks it in, hearing and reflecting on the Word of the Shabad. | 102           |
| 5 | with one's consciousness focused on the Word of the Shabad, one crosses<br>the terrifying world-ocean. O Nanak, chant the Naam, the Name of the Lord |               |
| 6 | O Nanak, the immaculate sound current of the Naad, and the Music of the Shabad resound; one merges into the True Name of the Lord.                   | 1038          |
| 7 | The Guru's word he recieves is Waheguru, the wondrous Lord and remains silently immersed in delight VBG                                              | 4/17          |

cont/.....60 part 3