# ਭਾਗ 7

'ਸਬਦੁ' ਦਾ ਵਿਸ਼ਾ—ਅਤਿ ਸੂਖਮ, ਦੀਰਘ, ਡੂੰਘਾ ਅਤੇ ਡੇਦ ਵਾਲਾ ਹੱਣ ਕਰਕੇ—ਇਸ ਦੀ ਵਿਸਥਾਰ ਸਹਿਤ ਵਿਚਾਰ, ਇਸ ਲੜੀ ਦੇ ਪਿਛਲੇ ਭਾਗਾਂ ਵਿਚ ਕੀਤੀ ਜਾ ਚੁਕੀ ਹੈ।

ਡੂੰਘੇ ਅਤੇ ਭੇਦ ਵਾਲੇ 'ਸ਼ਬਦ' ਦੀ ਬਾਬਤ, ਆਮ, ਸੰਗਤਾਂ, ਬਲਕਿ ਗਿਆਨੀਆਂ ਧਿਆਨੀਆਂ, ਅਤੇ ਧਾਰਮਿਕ ਪ੍ਰਚਾਰਕਾਂ ਨੂੰ ਭੀ ਕਈ ਕਿਸਮ ਦੇ ਭੁਲੋਖੇ ਪਏ ਹੋਇ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਰੌਸ਼ਨੀ ਵਿਚ ਸੁਲਝਾਉਣ ਦਾ ਇਹ ਯਤਨ ਹੈ।

ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ 'ਸਬਦੁ' ਨੂੰ **ਅੱਖਰਾਂ ਤਾਈਂ ਸੀਮਤ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ**, ਅਤੇ ਬੁਧੀ ਮੰਡਲ ਦਾ ਵਿਸ਼ਾ ਹੀ ਬਣਾਇਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਅਸੀਂ 'ਅੱਖਰੀੱ ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਹੀ ਵਿਆਖਿਆ ਅਤੇ ਕਥਾ-ਵਾਰਤਾ ਕਰਦੇ ਹਾਂ ਅਤੇ ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਅੱਖਰੀਂ ਅਰਥ ਕਰਨ ਵਿਚ ਹੀ ਸੰਤੁਸ਼ਟ ਹੋਏ ਬੈਠੇ ਹਾਂ।

ਅਸਲ ਵਿਚ ਇਹ 'ਸ਼ਬਦ' ਯਾ 'ਬਾਣੀ' ਆਤਮ-ਮੰਡਲ, 'ਨਾਨਕ-ਮੰਡਲ, ਬ੍ਰਹਮ ਮੰਡਲ', 'ਧੁਰ' ਦੀ ਇਲਾਹੀ 'ਦਾਤ' ਹੈ। ਇਹ ਗੁਪਤੀ 'ਤਤ-ਸਬਦ' ਯਾ 'ਅਨਹਦ' ਬਾਣੀ ਧੁਰੋਂ' ਬ੍ਰਹਮ ਮੰਡਲ ਵਿਚੋਂ ਉਤਰੀ ਹੋਈ ਹੈ, ਜੋ ਕਿ 'ਆਤਮਿਕ ਅਨੁਭਵ' ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਬੁਝੀ, ਸਿਝੀ, ਪਛਾਣੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਇਸ 'ਅਨਹਦ-ਤੱਤ-ਸਬਦ' ਦੀ 'ਧੁਨੀ' ਨੂੰ ਸਰੀਰਕ ਕੰਨਾਂ ਨਾਲ ਸੁਣਿਆ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦਾ, ਅਤੇ ਬੁਧੀ ਮੰਡਲ ਦੀ ਪਕੜ ਤੋਂ ਪਰੇ ਹੈ। ਇਸ ਨੂੰ ਸਮਝਣ ਬੁਝਣ ਲਈ, 'ਬੁਧੀ-ਮੰਡਲ' ਤੋਂ ਉਪਰ ਉਠ ਕੇ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੀ ਕਮਾਈ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਅਨੁਭਵ ਕਰਨਾ ਹੈ।

| ''ਜੁਗਿ ਜੁਗਿ ਬਾਣੀ         | ਸਬਦਿ ਪਛਾਣੀ,                                       |             |
|--------------------------|---------------------------------------------------|-------------|
|                          | ਨਾਉ ਸੀਠਾ ਸਨਹਿ ਪਿਆਰਾ ॥"                            | (น์. 603)   |
| ''ਗੁਰ ਕੀ ਬਾਣੀ            | ਸਬਦਿ ਪਛਾਤੀ,                                       |             |
|                          | ਸਾਚਿ ਰਹੇ ਲਿਵਲਾਇ।''                                | (น. 1155)   |
| ਂ ਜਿਸ ਤਰਾਂ 'ਧੁਪ' ਵਿਚੋਂ ਰ | ਗਰਮੀ, ਰੌਸ਼ਨੀ, ਸ਼ਕਤੀ ਅਤੇ 'ਜੀ <sup>ਰ</sup><br>L64/1 | ਵਨ-ਰੌ'ਂ ਆਦਿ |

# Lekh 64 Part 7 Shabad (Word)

As the subject 'Shabad' or Word is very subtle, profound, deep and enlightening, it has been comprehensively discussed in the previous parts on this subject.

Many types of doubt fallacies exist (not only) among the common people but also with scholars, academics and religious preachers pertaining to this profound and knowledge-filled 'Shabad' and this is an attempt to understand it in the light of Gurbani.

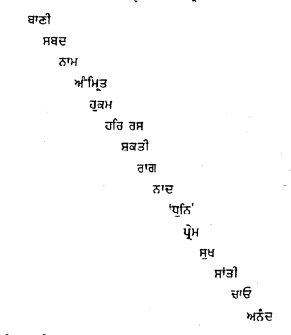
Normally the 'Shabad' or Word is limited to its written form and it is made the subject of the intellectual sphere. In this way we explain and deliberate upon the written form of the word and are satisfied with its literal word meaning.

Actually this 'Shabad', or 'Bani', soul-realm, 'Nanak-realm, Brahmn-realm', is the spiritual gift directly from the Source (the Creator). This mysterious 'Essence-Word' or 'Unstruck' Bani has descended directly from Brahmn-Realm or the Realm of the Creator and it can only be unravelled, researched, and recognised through 'Divine Intuition'. The sound current of this 'unstruck-essence-shabad' cannot be heard with the physical ears and it is beyond the grasp of the intellect. To comprehend it, one has to rise above the 'realm of the intellect and only through the cultivation of 'Word-Consciousness' can it be experienced.

- 1Throughout the ages, through the Word of His Bani, His Shabad is realized,<br/>and the Name becomes so sweet and beloved to the mind.603
- 2 Through the Word of the Guru's Bani, they come to understand the Shabad. They remain lovingly focused on the True Lord. 1155

Just like heat, light, power and life-current etc. from the 'sunlight'

ਨਿਖੇੜੀਆਂ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦੀਆਂ—ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਲਾਹੀ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਵਿਚ :---



ਆਦਿ—ਸਾਰੇ ਆਤਮਿਕ ਗੁਣ—ਤਾਣੇ-ਪੇਟੇ, ਓਤ–ਪੋਤ, ਮਿਲੇ-ਜੁਲੇ ਅਤੇ ਸਮਾਏ ਹੋਏ ਹਨ। ਇਹਨਾਂ ਨੂੰ ਇਕ ਦੂਜੇ ਤੋਂ ਨਿਖੇੜਿਆ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦਾ।

ਇਸ ਤ**ਤ-ਸਬਦ' ਦੀ 'ਧੁਨੀ' ਦੀ 'ਪ੍ਰੇਮ-ਖੇਲ**' ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਇਉਂ ਦਰਸਾਉਂਦੀ ਹੈ :---

| ''ਅਨਹਦ ਬਾਣੀ ਸਬਦੂ ਵਜਾਏ ।।''                                        | (ਪੰਨਾ—231)               |
|-------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| ''ਅਨਹਦ ਬਾਣੀ ਨਾਦੁ ਵਜਾਇਆ ॥''<br>''ਸਚੁ ਬਾਣੀ ਗੁਰੁ ਸਬਦੁ ਸੁਣਾਏ ॥''      | (ਪੰਨਾ—375)<br>(ਪੰਨਾ—364) |
| "ਇਕਾ ਬਾਣੀ ਇਕ ਗੁਰੂ ਇਕੋ ਸਬਦ ਥੀਚਾਰਿ ॥"                               | (ਪੰਨਾ—646) <sub>:</sub>  |
| 'ਸਬਦੇ ਉਪਜੈ ਅੰ'ਮ੍ਰਿਤ ਬਾਣੀ<br>ਗੁਰਮੁਖਿ ਆਖਿ ਸੁਣਾਵਣਿਆਂ ॥''             | (ਪੰਨਾ—125)               |
| ''ਅੰ'ਮ੍ਰਿਤ ਸਬਦੁ ਅੰ'ਮ੍ਰਿਤ ਹਰਿ ਬਾਣੀ ॥<br>ਸਭਿਗੁਰਿ ਸੇਵਿਐ ਰਿਦੈ ਸਮਾਣੀ ॥ | (ਪੰਨਾ—119)               |

cannot be separated out, in the same way:-

Ba-ani, Shabad (or Word) Naam Amrit (or nectar of immortality) Hukam (or command God's relish power raag (or musical-measures) musical sound sound vibrations love comfort peace joy bliss

etc. in divine illumination are all divine virtues that are warp and weft, interwoven- intermingled, commingled and inter-merged. They cannot be separated from one another.

Gurbani has elaborated upon the 'sound-current' of the 'play of love' of 'Essence-Shabaad' as follows:-

| 1 | The vibration of the Shabad is the unstruck melody                                                              | 231        |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 2 | The unstruck melody, the sound current of the Naad, vibrates and resound                                        |            |
| 3 | The Word of the Guru can be heard through the True Bani.                                                        | 375<br>364 |
| 4 | There is One Bani; there is One Guru; there is one Shabad to contemplate                                        | . 646      |
| 5 | The Ambrosial Word of the Guru's Bani emanates from the Word of the Shabad. The Gurmukh speaks it and hears it. | 125        |
| 6 | <i>The Shabad is Amrit; the Lord's Bani is Amrit.</i><br><i>Serving the True Guru, it permeates the heart.</i>  | 119        |

| ''ਗੁਰ ਕਾ ਸਬਦੂ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਹੈ ਬਾਣੀ ॥     |             |
|-------------------------------------|-------------|
| ਅਨਦਿਨੁ ਹਰਿ ਕਾਂ ਨਾਮੁ ਵਖਾਣੀ <b>।</b>  | (ਪੰਨਾ—1057) |
| ''ਹੁਕਮੇ ਵਰਤੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਬਾਣੀ           | 1           |
| ਹੁਕਮੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਪੀਆਵਣਿ <del>ਆ</del> ॥ | (ਪੰਨਾ—118)  |
| ''ਤਹ ਅਨਹਦ ਸਬਦ ਵਜਹਿ ਧੁਨਿ ਬਾਣੀ        |             |
| ਸਰਜੇ ਸਰਜਿ ਸਮਾਈ ਹੈ ।।''              | (ਪੰਨਾ 1069) |

ਗੁਰਬਾਣੀ ਪੜ੍ਹਨ, ਸੁਣਨ ਦੁਆਰਾ, ਮਨ ਨੂੰ 'ਨਾਮ' ਦੀ ਰੰਗਣ ਚੜ੍ਹਦੀ ਹੈ—ਪਰ ਇਹ ਰੰਗਣ ਤਦ ਹੀ ਚੜ ਸਕਦੀ ਹੈ ਜੋ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਅਰਥਾਂ ਵਲ ਧਿਆਨ ਦੇਈਏ, ਅਥਵਾ ਸਾਡਾ ਮਨ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਅੰਤ੍ਰੀਵ 'ਭਾਵ' 'ਨਾਲ' 'ਪਰਸੇ' ਯ' 'ਛੋਹੇ', ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਸਾਡੇ ਮਨ ਉਤੇ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ 'ਆਤਮ-ਕਲਾ' ਨਹੀਂ ਵਰਤਦੀ । ਏਹੋ ਕਾਰਨ ਹੈ ਕਿ ਅਣਗਿਣਤ ਗੁਰਦਵਾਰਿਆਂ ਦੇ ਹੁੰਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ ਅਤੇ ਬੇਅੰਤ ਪਾਠ ਜਾਂ ਅਖੰਡ ਪਾਠ, ਕੀਰਤਨ, ਰੈਣ-ਸਬਾਈਆਂ ਹੋਣ ਦੇ ਬਾਵਜੂਦ, ਅਸੀਂ ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਦਰਸਾਈ ਹੋਈ 'ਗੁਰਮੁਖ' ਅਵਸਥਾ ਤੋਂ ਦੁਰੇਡੇ ਅਤੇ ਬੇ-ਮੁਖ ਹੋ ਰਹੇ ਹਾਂ। 'ਗਲ' ਨਿਰੋਲ 'ਧਿਆਨ' ਦੀ ਹੈ। 'ਧਿਆਨ' ਬਿਨਾ ਪਾਠ—ਤੋਤੇ ਵਾਂਗ ਰਟਨ ਹੈ—ਜਿਸ ਕਰਕੇ ਸਾਡਾ ਮਨ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਅੰਤ੍ਰੀਵ 'ਪਾਰਸ-ਕਲਾ' ਨਾਲ ਨਹੀਂ ਛੋਂਹਦਾ ਅਤੇ ਇਸ 'ਛੋਹ' ਬਿਨਾ, ਮਨ ਉਤੇ 'ਪਾਰਸ ਕਲਾ' ਨਹੀਂ ਵਰਤਦੀ। ਇਹੋ ਕਾਰਨ ਹੈ ਕਿ ਸਾਰੀ ਉਮਰ ਅਨੇਕਾਂ ਪਾਠ ਕਰਦਿਆਂ, ਸੁਣਦਿਆਂ, ਕਥਾ-ਵਾਰਤਾ ਕਰਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ ਭੀ ਸਾਡੀ ਮਾਨਸਿਕ ਅਤੇ ਆਤਮਿਕ ਹਾਲਤ ਨਹੀਂ ਬਦਲਦੀ, ਉਚੇਰੀ ਨਹੀਂ ਉਠਦੀ ਅਤੇ ਅਸੀਂ 'ਆਤਮਿਕ ਜੀਵਨ' ਤੋਂ ਵਾਂਝੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਾਂ।

> "ਇਹ ਬਾਣੀ ਜੋ **ਜੀਅਹੁ ਜਾਣੈ,** ਤਿਸ਼ੁ ਅੰਤਰਿ ਰਵੈ ਹਰਿ ਨਾਸਾ ॥ (ਪੰਨਾ---797)

ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਅੰਤ੍ਰੀਵ ਆਤਮ-ਭਾਵਨਾ ਨੂੰ ਧਿਆਨ ਦੁਆਫ਼ਾ 'ਪਰਸਨਾ' ਹੀ 'ਜੀਅਹੁ ਜਾਣਨਾ' ਹੈ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਸਾਰੇ ਇਲਾਹੀ ਗੁਣ ਅਥਵਾ, ਰਸ, ਰੰਗ, ਪ੍ਰੇਮ, ਚਾਉ, ਸੇਵਾ-ਭਾਵ ਆਦਿ, ਸਹਜੇ ਹੀ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਅਤੇ 'ਅੰਤਰਿ ਰਵੈ ਹਰਿ ਨਾਮਾਂ ਦੀ ਪਾਰਸ ਕਲਾ ਵਰਤਦੀ ਹੈ। ਦੂਜੇ ਲਫਜਾਂ ਵਿਚ—'ਸਬਦ ਸੁਰਤ' ਦੀ ਅੰਤੂ-ਆਤਮੇ ਕਮਾਈ ਦੁਆਰਾ—ਸਾਡੀ 'ਸ਼ੁਰਤ' 'ਤਤ-ਸਬਦ' ਨਾਲ 'ਪਰਸਦੀ' ਹੈ—ਜਿਸ ਨਾਲ ਸਾਡੇ ਅੰਤੂ-ਆਤਮੇ ਅਨਹਦ ਸਬਦ ਦਾ 'ਪ੍ਰਕਾਸ' ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਇਹ 'ਸਬਦ' ਅਤੇ 'ਸੁਰਤ' ਦੇ 'ਮੇਲ' ਯਾ 'ਛੋਹ' ਨੂੰ ਹੀ 'ਪਰਸਨਾ' ਕਿਹਾ

- The Guru's Shabad is the Ambrosial Bani. Night and day, chant the Name of the Lord.
   By His Command, the Ambrosial Bani of the Word prevails, and by His Command, we drink in the Amrit.
- *3* The unstruck sound current of the Shabad vibrates and resounds there, with the melody of the Guru's Bani; one is easily, intuitively absorbed in the Lord. 1069

Through the reading and listening of Gurbani the colour of 'Naam' envelops the mind – but it can manifest only if we focus on the meanings of Gurbani, or, our mind touches upon or is infected with the innate meanings of Gurbani, otherwise the spiritual power of Gurbani will not come into being. This is the reason why, despite having numerous gurdwaras, and holding uncountable scripture readings, or Akhand Paaths, kirtan, rai-nsbaa-ee-aan (doing kirtan all night long), we are moving away and turning our backs towards the stage of 'Gurmukh' that is mentioned in Gurbani. 'Attention' is the (the word 'the' to be read as thee) thing. Without attention, reciting paath is like –parrot reading- this being the reason why our mind is not infected by the innate 'touch-stone' of Gurbani, and this without this 'touch' the power of the 'touch-stone' will have no effect on the mind. This is the reason why, inspite of doing and listening to numerous *paaths*, giving sermons our mental and spiritual state has not changed, has not evolved and we remain devoid of 'spiritual life'.

4 The Lord's Name abides deep within the nucleus of one who realizes the Bani of the Guru's Word within his soul. 797

'Touching' the innate sentiments of the soul with awareness is indeed 'knowing the soul' and with (this awareness) all the divine virtues like relish, hue, love, joy, inclination towards service etc., spontaneously come into being and the power of the touch-stone comes into play. In other words through the practice of the cultivation of the 'Word-Consciousness our 'consciousness' comes into contact with the 'Essence-Shabad or Word' and with this the innate-self within the 'manifestation' of the Unstruck Shabad or Word takes place.

This connection or touch of 'Shabad' and 'Consciousness' is indeed called *parsanaa* or infected with devotional touch.

ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੁਆਰਾ ਗੁਰ ਸਬਦੀ ਗੋਬਿੰਦ, ਗਜਿਆ ਦਾ ਗੁਰਵਾਕ ਸਿਧ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ।

ਸ਼ਰਾਬ ਦੇ ਦੋ ਅੱਡ-ਅੱਡ ਸਰੂਪ ਹਨ :---1. ਪਹਿਲਾ ਅਸਥੂਲ ਸਰੂਪ :---ਰੰਗ-ਬਰੰਗਾ, ਕੌੜਾ-ਕੁਸੈਲਾ ਘੋਲੂਆ ਯਾ (Alchoholic Solution) ਹੈ । 2. ਦੂਸਰਾ ਸੂਖਮ ਸਰੂਪ :---ਸਫ਼ੂਰ ਹੈ । ਜਦ ਸਥੂਲ ਸ਼ਰਾਬ ਨੂੰ ਪੀਤਾ ਜਾਏ, ਤਾਂ ਮਨ, ਤਨ, ਬੁਧੀ ਉਤੇ ਅਨੱਖਾ ਅਸਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ । ਇਸ ਨੂੰ 'ਸਰੂਰ' ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । ਸਰੂਰ ਵਿਚ ਬਰਬਰਾੳਂਦਾ ਹੋਇਆ ਉਮਾਹ, ਚਾਉ

ਵਿਚ ਥਰਥਰਾਉਂਦਾ ਹੋਇਆ ਉਮਾਹ, ਚਾਉ, ਮਸਤੀ, ਦਲੇਰੀ, ਬੇਪ੍ਰਵਾਹੀ ਤੇ ਖੇੜਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਅੰਦਰਲਾ ਸੂਖਮ ਨਿਜੀ ਤਜਰਬਾ ਹੈ। ਇਹ ਸੂਖਮ ਸਰੂਪ, ਅਸਥੂਲ ਸ਼ਰਾਬ ਦੇ ਅੰਤਰਗਤ ਗੁਪਤੀ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟ ਯਾ ਪ੍ਰਤੱਖ ਕਰਨ ਲਈ ਸ਼ਰਾਬ ਨੂੰ ਪੀਣਾ ਲਾਜ਼ਮੀ ਹੈ। ਸ਼ਰਾਬ ਦੀ ਬੰਤਲ ਨੂੰ ਦੇਖ ਕੇ, ਜਾਂ ਪ੍ਰਗਟ ਬਿਆਨ ਸੁਣ ਜਾਂ ਪੜ ਕੇ ਇਸ ਸਰੂਰ ਨੂੰ ਅਨੁਭਵ ਜਾਂ ਪਗਟ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ।

ਐਨ ਏਸੇ ਤਰਾਂ :---

ਅਖਰੀ 'ਸਬਦ'—ਇਲਾਹੀ 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼' ਦਾ ਅਸਥੂਲ ਸਰੂਪ ਹੈ। ਅਨਹਦ ਸਬਦ—'ਇਲਾਹੀ ਪ੍ਰਕਾਸ ਦਾ ਸੂਖਮ 'ਤਤ' ਸਰੂਪ ਹੈ। ਜਿਸ ਵਿਚ ਸਾਰੇ ਇਲਾਹੀ ਗੁਣ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਤੇ ਪ੍ਵਿਰਤ ਹਨ।

ਸ਼ਰਾਬੀ ਜਦ ਸ਼ਰਾਬ ਪੀਂਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਉਸ ਦੇ ਤਨ, ਮਨ ਵਿਚ ਕੋਈ ਅਨੋਖਾ, ਸਰੂਰ-ਖੁਸ਼ੀ-ਚਾਉ, ਉਮਾਹ ਮਹਿਸੂਸ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਸ਼ਰਾਬ ਪੀਣ ਨਾਲ—ਸ਼ਰਾਬੀ ਆਪਣੇ ਸਰੀਰ ਦੇ ਅੰਦਰ—ਸ਼ਰਾਬ ਦੇ ਸਾਰੇ ਅਉਗੁਣਾਂ ਨੂੰ 'ਗ੍ਰਹਿਣ' ਕਰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਹ ਅਉਗੁਣ ਸ਼ਰਾਬੀ ਦੇ ਅੰਦਰ ਸਹਜ ਸੁਭਾਇ ਹੀ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਤੇ ਪ੍ਰਵਿਰਤ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ।

ਏਸੇ ਤਰਾਂ ਦਿਨਸ-ਰਾਤ ਝੂਠੀ 'ਸਾਇਆ' ਨਾਲ ਸੰਗਤ ਕਰਕੇ ਯਾਂ 'ਪਰਸ' ਕੇ ਅਸੀਂ 'ਸਾਇਆ' ਦੇ ਸਾਰੇ ਅਉਗੁਣ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰ ਲੈਂਦੇ ਹਾਂ, ਅਤੇ ਪਲਚਿ ਪਲਚਿ ਕੇ ਸਾਰੀ ਉਮਰ ਦੁਖ ਕਲੇਸ਼ ਭੋਗਦੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਾਂ। With this, the Guru's word, 'Gurshabdee Gobind Ga-ji-aa' stands proven.

There are two separate forms of alcohol:-

- 1 First gross/raw form: is colourful. bitter or alcoholic solution
  - Second subtle form: Is intoxication. When the raw form of alcohol is drunk, then the mind, body and intellect experiences a strange effect. This is called intoxication. Vibrating in the intoxication, a feeling of being high, joyous, intoxicated, brave, carefree and delight takes place. This is an internal, subtle and personal experience. This subtle form is prevalent within the gross alcohol in an innate hidden form, and to manifest or experience it, the alcohol must be consumed. By seeing the bottle of alcohol, or by listening to or reading about its qualities one cannot experience or manifest its intoxication.

Exactly in the same way:-

2

Word (made of) letters – is the gross form of the Divine Illumination.

Unstruck word or melody – is the subtle 'essence' form of the Divine Illumination in which all the divine virtues are inherent and present.

When an alcoholic drinks alcohol, he experiences an unusual, intoxication-happiness-joy, a feeling of being high.

With the drinking of the alcohol, the alcoholic absorbs within himself all the negative elements of the alcohol and these negative elements spontaneously spawn and spread within the alcoholic.

In the same way by being in the company of false 'materialism' or getting infected by it, we acquire all the vices or negative qualities of 'materialism' and entangled and enmeshed we face pain and conflict for the whole life. ਇਸ ਦੇ ਉਲਟ ਜੇ ਅਸੀਂ 'ਸਾਧ ਸੰਗਤ' ਦੁਆਰਾ 'ਅਨਹਦ ਬਾਣੀ' ਅਥਵਾ 'ਤਤ ਸਬਦ' ਨੂੰ ਅੰਤ੍-ਆਤਮੇ —'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੁਆਰਾ ਪਰਸੀਏ ਤਾਂ ਸਾਡੇ ਵਿਚ ਸਾਰੇ ਇਲਾਹੀ ਗੁਣ ਸਹਜੇ ਹੀ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਜਿਸ ਨਾਲ :---

```
ਇਲਾਹੀ ਸਰੂਰ
ਆਤਮਿਕ ਸੁਖ
ਨਾਮ ਖੁਮਾਰੀ
ਦੈਵੀ ਮਸਤੀ
```

ਵਿਚ 'ਅਲਮਸਤ ਮਤਵਾਰੇ ਹੇਕੇ—'ਲੋਕ ਸੁਖੀਏ –ਪ੍ਰਲੋਕ ਸੁਹੇਲੇ' ਹੋ ਜਾਈਦਾ ਹੈ। ਇਹਨਾਂ ਇਲਾਹੀ ਗੁਣਾਂ ਦੇ ਸੰਗਰਹਿ ਯਾ 'ਤਤ ਸ਼ਬਦ' ਨੂੰ ਪਗਟ ਕਰਨ ਲਈ :---

> ਸਾਧ-ਸੰਗਤ ਸਬਦ-ਸੁਰਤ ਦੀ ਕਮਾਈ ਗੁਰਪਸਾਦਿ

### ਦੀ ਲੌੜ ਹੈ :

ੁਪਰਗਟਿ ਪਾਹਾਰੇ ਜਾਪਦਾ ॥ ਸਭੂ ਨਾਵੇ ਨੂੰ ਪਰਤਾਪਦਾ ॥ (ਪੰਨਾ--71)

ਜਦ ਜੁਆਨ ਲੜਕੀ ਦੀ ਕੁੜਮਾਈ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਉਹ ਆਪਣੇ ਹੋਣ ਵਾਲੇ ਪਤੀ ਦੀਆਂ :---

On the other hand if 'unstruck Bani' or 'Essence-Word' can be contacted in the innate self through the 'Shabad or Word-Consciousness' in the sadh sangat, the company of the holy, then the divine virtues will spontaneously spring forth within us and by getting completely absorbed and inebriated in:-

> spiritual intoxication divine peace intoxication of the Naam divine intoxication

we can experience 'peace in this world and comfort in the next'.

For the accumulation of these spiritual virtues or to bring into being the 'Essence-Shabad or Word':-

the Sadh Sangat or the company of the holy the cultivation of the practice of Shabad or Word-Consciousness the blessings of the Guru

are needed.

You are manifest in the Expanse of Your Workshop. Everyone longs for Your Name.

71

A young woman gets engaged. For her to find out the:-

habits attitude ability virtues looks features manner of speech agility personality

of her to be husband, she keeps listening to

information news messages

L64/5

# ਚਿਠੀਆਂ ਸਾਖੀਆਂ

#### ਕਹਾਣੀਆਂ

ਸੁਣਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ, ਅਤੇ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ ਅਨੇਕਾਂ ਸੂਖ਼ਮ ਵਲਵਲਿਆਂ, ਰੀਝਾਂ, ਚਾਓ, ਮਲਾਰ ਨਾਲ, 'ਪਤੀ' ਦੇ 'ਮੇਲ' ਯਾ 'ਵੱਸਾਲ' ਦੇ ਪ੍ਰੇਮ ਸਵੈਪਨਾ ਦੀਆਂ ਉਡਾਰੀਆਂ ਲਾਉਂਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ।

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਸ ਦੇ ਹਿਰਦੇ ਦੀਆਂ ਡੂੰਘਿਆਈਆਂ ਵਿਚ 'ਪਤੀ-ਪਿਆਰ' :—

ਧਸ

# ਵਸ

ਰਸ

ਸਮਾ,

ਕੇ 'ਮੌਲਦਾ' ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ ।

ਜਿਊਂ-ਜਿਊਂ ਉਸ ਦਾ ਧਿਆਨ-ਸੁਰਤੀ—'**ਪਤੀ-ਪਿਆਰ**' ਵਿਚ **ਰਚਦੀ**, ਖੁੱਡਦੀ, ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਹੁੰਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ—ਤਿਉਂ ਤਿਉਂ ਸਾਪਿਆਂ ਅਤੇ 'ਪੇਕੇ-ਘਰ' ਦਾ ਮੌਹ ਘਟਦਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਸ਼ਹਿਜੇ ਸ਼ਹਿਜੇ ਉਹ 'ਬਾਲੀ' **'ਪਤੀ-ਪਿਆਰ'— 'ਚੁਪ-ਪ੍ਰੀਤ' ਦੀ ਗੁਝੀ 'ਪ੍ਰੇਮ-**ਅਗਨੀ' ਵਿਚ :—

> ਜਲਦੀ ਤੜਫਦੀ ਲੁਛਦੀ ਭੁਜਦੀ

ਬਿਹਾਂ ਦੇ ਸੱਲ ਸਹਿੰਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ।

ਆਖਿਰ ਜਦ ਉਸ ਦਾ ਵਿਆਹ ਯਾਪਤੀ ਨਾਲ 'ਮੇਲ' ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਅਥਵਾ 'ਵਸਲ' ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਤਾਂ ਉਹ ਪਤੀ ਦੇ ਤੀਬਰ 'ਪ੍ਰਿਮ-ਰਸ' ਵਿਚ ਬੇ-ਖੁਦ ਹੋ ਕੇ ਆਪਣਾ 'ਆਪਾ'—ਪਤੀ ਦੇ ਚਰਨਾਂ ਵਿਚ ਅਰਪਨ ਕਰ ਦਿੰਦੀ ਹੈ, ਅਤੇ ਪਤੀ ਦੇ ਚਰਨਾਂ ਵਿਚ 'ਰੁਲਨਾ' ਹੀ ਉਸ ਦਾ 'ਜੀਵਨ' ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਬੇ-ਖ਼ਰੀਦ ਗੋਲੀ ਬਣਕੇ ਸੇਵਾ ਕਰਨੀ ਹੀ ਉਸ ਦਾ 'ਧਰਮ' ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ।

'ਪਤੀ-ਪਿਆਰ' ਦੇ **'ਵਸਲ' ਦੇ 'ਪ੍ਰਿਮ-ਰਸ' ਦੀ ਮਦਹੇਸ਼ੀ ਵਿਚ** ਉਸ ਦੇ

# letters episodes tales

concerning him and with numerous subtle emotions, desires, joyousness, and expressions of affection in her heart, she fancies the experience of the 'meeting' or 'closeness' with her (to be) husband.

In this way the 'husband-love':-

propels inhabits diffuses merges

into the depth of her heart and blooms.

As her attention-consciousness permeates, goes deeper and gets ingrained in the 'husband-love', to that degree her love for her parents and parental-house begins to decrease.

By and by that 'young girl', bearing the pangs of separation begins to:-

burn

suffer wriggle sulk

in 'silent-love' of the hidden 'fire of love' of 'husband-love'.

Finally when she gets married or 'merges' with her husband, that is experiences physical union, then she gets lost in the intense 'love-relish' of her husband and surrenders herself at his feet. Getting 'lost' at the feet of her husband is indeed 'life' for her and the service that she renders by becoming a purchased slave indeed becomes her 'religion'.

In the intoxication of 'love-relish' the union 'husband-love' provides,

ਪਹਿਲਾਂ ਸੁਣੇ-ਸੁਣਾਏ, ਮਨ-ਘੜੇ :---ਖਿਆਲ ਅਨੁਸਾਨ ਟੋਰਾਂ ਨਿਸਚੇ ਰੀਝਾਂ ਆਸਾਂ ਮਨਸ! ਸਭ ਕੁਝ ਅਧੂਰੀਆਂ, ਨੀਵੀਆਂ, ਬੇ-ਲੋੜੀਆਂ ਅਤੇ ਗਲਤ ਹੋ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ---ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਉਹ ਛੋਤੀ ਹੀ ਭਲ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ 'ਕੜਮਾਈ' ਤੋਂ ਲੈ ਕੇ—'ਵਸਲ' ਤਕ—'ਬਾਲੀ' ਦੀਆਂ ਪ੍ਰੇਮ ਸਵੈਪਨਾ ਦੀਆਂ ਸੁਖਮ ਮਾਨਸਿਕ ਉਡਾਰੀਆਂ ਹੀ ਉਸ ਦੀ :---ਜਗਿਆਸਾ ਹੈ ਕਰਮ ਹੈ ਧਰਮ ਹੈ ਮਜਬ ਹੈ ਜੀਵਨ-ਸੇਧ ਹੈ ਉਦੇਸ਼ ਹੈ, ਅਤੇ 'ਵਸਲ' ਹੀ ਉਸ ਦੀ :---ਪਾਪਤੀ ਹੈ ਮੰਜਿਲ ਹੈ ਮੇਲ ਹੈ ਪ੍ਰਿਮ-ਪਿਆਲਾ ਹੈ ਪ੍ਰਿਸ-ਖੇਲ ਹੈ ਪ੍ਰਿਮ-ਰਸ ਹੈ ੰਚਪ-ਪੀਤ ਹੈ ਮਹਾਂ ਅਨੰਦ ਹੈ. ਜਿਸ ਵਿਚ 'ਅਲਮਸਤ-ਮਤਵਾਰੀ' ਹੋਣਾ ਹੀ 'ਬਾਲੀ' ਦੇ ਜੀਵਨ ਦਾ 'ਟੀਚਾ' ਹੈ । L64/7

the things she heard, or those related to her and her earlier self created

thoughts estimations probes inclinations desires hopes wishes

everything, turn out to be lacking, lowly, unnecessary and wrong and these she forgets in no time at all.

In this way from 'engagement' to the union of marriage, the 'girls' subtle, mental flights of the personal love is indeed her:-

> quest destiny faith religion aim of life purpose

and the 'union' (with her husband) is indeed her

achievement destination coming together the goblet of love play of love relish of love silent love supreme bliss

in which getting 'totally intoxicated' is the 'young woman's' goal.

ਐਨ ਏਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਦ 'ਜੀਵ'—'ਗੁਰੂ' ਧਾਰ ਲੈਂ'ਦਾ ਹੈ, (ਅਥਵਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਛੱਕ ਲੈਂ'ਦਾ ਹੈ) ਤਾਂ 'ਜੀਵ ਰੂਪੀ-ਇਸਤ੍ਰੀ' ਦੀ **'ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ' ਰੂਪੀ 'ਪ੍ਰੀਤਮ' ਨਾਲ** 'ਕੁੜਮਾਈ' ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਇਸ ਤੋਂ ਅਗੇ 'ਗੁਰੂ' ਦੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਦੁਆਰਾ—'ਜੀਵ' ਨੂੰ 'ਸਾਧ-ਸੰਗਤ' ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ—ਜਿਸ ਵਿਚ ਵਿਚਰਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ—'ਜੀਵ-ਇਸਤ੍ਰੀ' ਆਪਣੇ 'ਪਤੀ-ਪਰਮੇਸਰ' ਦੇ :—

ਪ੍ਰੇਮ ਸਨੋਹੜੇ ਗੁਣ ਵਡਿਆਈ ਪਿਆਰ ਪ੍ਰੇਮ ਦੀਆਂ ਕਥਾ-ਕਹਾਣੀਆਂ ਪੜ੍ਹਦੀ-ਸੁਣਦੀ ਅਤੇ ਗੁਣ ਗਾਉਂਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਤਗ੍ਹਾਂ ਉਸ ਦੇ ਹਿਰਦੇ ਅੰਦਰ 'ਪਤੀ-ਪਰਮੇਸਰ' ਨਾਲ : ---

ਪ੍ਰੀਤ ਪ੍ਰੇਮ ਪਿਆਰ ਬਿਚ ਬਿਚਹੱ' ਉਪਜਦੀ ਵਧਦੀ ਪ੍ਰਵੁਲਤ ਹੁੰਦੀ ਮੌਲਦੀ ਉਛਲਦੀ

ਹੋਈ—'ਪ੍ਰੀਤ' ਦੇ 'ਚਲੂਲੇ ਲਾਲ ਰੰਗ' ਵਿਚ 'ਰੰਗੀਜ' ਕੇ, ਪ੍ਰੇਮ ਸਵੈਪਨਾ ਦੇ ਵਲਵਲਿਆਂ ਦੁਆਰਾ—'ਪ੍ਰੇਮ-ਪੁਰਖ' ਅਥਵਾ 'ਪਰਮੇਸਰ' ਦੇ 'ਮਿਲਾਪ' ਅਤੇ 'ਵਸਲ' ਦੀ ਉਡੀਕ ਅਤੇ ਖਿਚ ਵਧਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

'ਬਾਲੀ', ਅਥਵਾ ਦੁਨਿਆਵੀ ਲੜਕੀ, ਅਤੈ 'ਜੀਵ-ਇਸਤ੍ਰੀ', ਅਥਵਾ 'ਜਗਿਯਾਸੂ' L64/8 Exactly in the same way, when man links himself with the Guru (that is takes the Amrit), then the engagement of the 'life form bride' (man), takes place with the 'Timeless Being' 'Beloved'. Beyond this, through the blessings of the 'Guru', 'man' acquires the 'Sadh sangat', the company of the holy – and abiding within this – the 'life-form-bride begins to read–listen to stories-tales about her 'Lord-Husband's'

love-filled messages virtues magnificence love affection

and keeps singing His glories. In this way within her heart

adoration affection love attraction yearning pining pa for her Beloved

> arises increases blooms blossoms overflows

and getting imbued with the deep crimson color of the Lord's Love, through the emotions of the deep-love within – the awaiting of the 'union' and the 'merger' with the Personality of Love' or the 'Primal Being' keeps increasing.

pain of separation

In the 'play of love' of the 'young women', or the worldly girl, and the 'life-form bride' or the 'seeker' \$L64/8\$

ਦੇ 'ਪ੍ਰੋਮ-ਖੋਲ' ਵਿਚ, ਅਤਿਅੰਤ 'ਅੰਤ' ਅਤੇ 'ਭੇਦ' ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਹੇਠਾਂ ਸਪਸ਼ਟ ਕਰਨ ਦਾ ੳਦਮ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

| 'ਬਾਲੀ' ਦਾ ਦੁਨਿਆਵੀ ਪਿਆਰ   | ਜਗਿਆਸ <u></u> ੂ ਦਾ ਇਲਾਹੀ |
|--------------------------|--------------------------|
| ਮਾਇਕੀ ਮੰਡਲ ਦੀ ਖੇਲ ਹੈ     | ਆਤਮ ਮੰਡਲ ਦੀ ਖੇਲ          |
| ਦੁਨਿਆਵੀ 'ਪਤੀ' ਹੈ         | ਪਰਮੇਸਰ 'ਪਤੀ' ਹੈ          |
| ਬਿਨਸਨ ਹਾਰ ਹੈ             | ਅਬਿਨਾਸੀ ਹੈ               |
| ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਮਾਨਸਿਕ ਕ੍ਰਿਆ ਹੈ | ਅੰਤ੍ਰ-ਮੁਖੀ 'ਜਗਿਆਸਾ'      |
| ਸਗੋਰਕ 'ਵਸਲ' ਦਾ ਟੀਚਾ ਹੈ   | 'ਆਤਮਿਕ ਮੇਲ' ਦੀ 'ਮੰ       |
| ਮਾਇਕੀ ਮੰਡਲ ਦੀ ਸੰਗਤ ਹੈ    | ਆਤਮਿਕ 'ਸਾਧ-ਸੰਗਤ'         |
| ਮਾ <b>ਨ</b> ਸਿਕ ਵਲਵਲੇ ਹਨ | ਆਤਮਿਕ ਪ੍ਰੇਮ-ਸਵੈਪਨੇ       |
| ਮਾਇਕੀ ਮੰਡਲ ਦੀ ਬਿਰਤੀ ਹੈ   | 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੀ ਖੇਲ        |
| ਦੁਖ਼ ਕਲੇਸ਼ ਹੈ            | ਸਦਾ ਸੁਖ ਤੇ ਅਨੰਦ ਹੈ       |
| ਆਰਜੀ ਫਿਕਾ ਮਾਨਸਿਕ_ਪਿਆਰ ਹੈ | ਇਲਾਹੀ ਪਿਆਰ ਦਾ            |
|                          | ਰੰਗ ਹੈ                   |
| ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਪ੍ਰਿਮ-ਖੇਲ ਹੈ    | ਅੰਤ੍-ਆਤਮੇ 'ਚੁਪ-ਪ੍ਰੀਤ     |
| ਆਵਾ-ਗਵਨ ਹੈ               | ਮੁਕਤੀ ਹੈ                 |
| ਨਿਰਾਸਤਾ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ       | 'ਸਦਾ-ਮਨ-ਚਾਉ' ਹੈ          |
| 'ਹਓ-ਧਾਰੀ' ਹੈ             | ਹਉਮੈ ਦੀ ਅਣਹੋਂਦ ਹੈ        |
| 'ਮੌ-ਮੇਰੀ' ਹੈ             | 'ਤੁੰ–ਤੇਗੇ' ਹੈ            |
| ਚਿੰਤਾ ਫਿਕਰ ਹੈ            | 'ਸਦਾ ਮਨ ਚਾਉ ਹੈ'          |
| ਰੇਸੇ, ਗਿਲੇ, ਨਹੱਰੇ ਹਨ     | ਸ਼ੁਕਰ ਹੈ                 |
| ਕੂੜੀ ਪ੍ਰੀਤ ਹੈ            | ਸਚੀ ਪ੍ਰੀਤ ਹੈ             |
| ਝੂਠਾ ਰਿਸ਼ਤਾ ਹੈ           | ਸੱਚਾ 'ਆਤਮਿਕ ਨਾਤਾ' ਹੈ     |
|                          |                          |

'ਪ੍ਰੇਮ' a ਹੈ ਮੰਜਿਲ' ਹੈ ਹੈ ਹਨ ਹੈ ਚਲ\_ਲਾ ਤ' ਹੈ

ਦੁਜੇ ਲਫਜਾਂ ਵਿਚ 'ਬਾਲੀ' ਦੀ 'ਪ੍ਰੇਮ-ਖੋਲ'---'ਮਾਇਕੀ ਮੰਡਲ' ਤਾਂਈ 'ਸੀਮਤ' ਹੈ—ਪਰ ਜਗਿਆਸ਼ ਦੀ 'ਸਰਤਿ' ਦਾ ਅੰਤਮਖੀ ਹੋ ਕੇ 'ਸਬਦ' ਨਾਲ 'ਮੈਲ' ਕਰਨਾ, ਅਤੇ 'ਸਬਦ' ਵਿਚ ਲਿਵ-ਲੀਣ ਹੋਣਾ 'ਆਤਮਿਕ ਖੇਲ' ਦੀ 'ਮੰਜ਼ਿਲ' ਹੈ ।

ਜਿਸ ਤਰਾਂ 'ਬਾਲੀ' ਦੀ ਕੜਮਾਈ ਤੋਂ ਮਗਰੋਂ — 'ਪਤੀ' ਦੈ ਮੇਲ ਯਾ ਵੱਸਲ ਹੋਣ ਤਕ--- 'ਪਤੀ-ਭਗਤੀ' ਅਥਵਾ ਯਾਦ, ਸਿਮਰਨ, ਸਹਜ ਸਭਾਇ-ਆਪ-ਮਹਾਰੇ ਹੀ there is an extreme consequence and difference. An attempt is being made of clarify it.

'young woman's' worldly love is the play of the worldly realm is a worldly husband is destructible it's an external activity the aim is physical union is the company of the worldly realm are mental emotions is the thinking of the materialistic world is pain and misery is temporary and insipid materialistic love is the external play of love is transmigration disappointments can result is egoistical is 'me-mine ness' worry and anxiety exist grievance accusations exist false love exists relationships are false

Seeker's divine affection is the play of soul's realm the Primal Being is the 'husband' is indestructible it's an internal quest the target is Divine merger is the divine company of the holy are love of the spiritual Self is the play of Shabad consciousness

is eternal peace and bliss is the deep red poppy colour of divine love is the innate silent love is salvation the mind is ever in joy egotism is absent is 'you-yours' the mind is constantly in joy thankfulness prevails true love prevails true divine connection exists

In other words the 'love-play' of the young women is limited to the 'materialistic world' but the internalizing of the 'consciousness' of the seeker and establishing contact with the 'Shabad or Word' and getting absorbed in the 'Shabad' is the destination of the 'divine play'.

Just as after the 'engagement' of the young women until the union with the 'husband' - the 'meditation of the husband', or the remembrance, the contemplation automatically, by itself L64/9

ਹੁੰਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਹੋਈ ਜਾਂਦਾ ਹੈ –ਉਸੇ ਤਰਾਂ 'ਜਗਿਆਸੂ' ਦੀ ਪ੍ਰਭੂ-ਮਿਲਾਪ' ਲਈ ਖਿਚ, ਕਾਂਖੀ, ਭੁਖ਼, ਬ੍ਰਿਹੋੱ ਸਹਿਜ ਸੁਭਾਇ ਹੀ ਵਧਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਪਰ ਨੁਕਤੇ ਵਾਲੀ ਗਲ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਇਹ 'ਪ੍ਰਭੂ-ਪ੍ਰੇਮ' ਦਾ ਰੰਗ' ਸਾਧ-ਸੰਗਤ, ਅਥਵਾ ਬਖਸ਼ੇ ਚੋਇ ਗੁਰਮੁਖ ਪਿਆਰਿਆਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਵਿਚ 'ਛੌਹ', 'ਲਾਗ' (ignition and infection) ਨਾਲ ਹੀ ਲਗਦਾ ਹੈ।

> 'ਕਿਰਪਾ ਕਰੇ ਜਿਸ਼ੁ ਪਾਰਬਹਮੁ, ਹੋਵੇ ਸਾਧੂ ਸੰਗੁ ॥ ਜਿਉ ਜਿਉ ਓਹੁ ਵਧਾਈਐ ਤਿਉ ਤਿਉ ਹਰਿ ਸਿਉ ਰੇਗੁ । (ਪੰਨਾ—71)

ਇਸ ਪੰਗਤੀ ਦਾ ਮਤਲਬ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਜਿਉਂ-ਜਿਉਂ 'ਜੀਵ' ਸਾਧੂ ਯਾ ਮਹਾਂਪੁਰਖਾਂ ਦੀ ਸੰਗਤ-ਅਥਵਾ 'ਸਾਧ ਸੰਗਤ' ਕਰਦਾ ਹੈ ਤਿਉਂ ਤਿਉਂ ਜਗਿਆਸੂ ਦੇ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ ਹਰੀ ਦੇ ਪਿਆਰ ਦੇ ਰੰਗ ਦੀ ਛੋਹ ਲਗਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਤਰਾਂ ਪ੍ਰਭੂ-ਪ੍ਰੇਮ ਵਧਦਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ 'ਮਿਲਾਪ' ਦੀ ਖਿਚ ਅਤੇ 'ਵਸਾਲ' ਦੀ ਭੁਖ 'ਤੀਬਰ' ਹੰਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਏਸੇ ਕਰਕੇ ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ 'ਸਾਧ ਸੰਗਤ' ਦੀ ਇਤਨੀ ਵਡਿਆਈ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ :---

> "ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਭਉ ਭਾਤੇ ਸਹਜ਼ ਬੋਹਾਗ ਹੈ ॥" (ਵਾ.ਭ :ਗੁ: 3/13) "ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਮਿਲਿ"ਅਲਬ ਲਖਾਵੇ ॥" (ਵਾ.ਭਾ:ਗੁ: 6/11) "ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਭੈ ਭਾਇ ਨਿਜ ਘਰਿ ਪਾਇਆ ॥" (ਵਾ:ਭਾ:ਗੁ: 3/20) "ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਬਿਨਾ ਭਾੳ ਨਹੀ ਉਪਜੈ,

ਭਾਵ ਬਿਨੁ ਭਗਤਿ ਨਹੀ ਹੋਇ ਤੇਰੀ ਸ" (ਪੰਨਾ---694) "ਪਿਰਮ ਪਿਆਲਾ ਸਾਧ ਸੰਗਿ,

ਭਗਤਿ ਵਛਲੁ ਪਾਰਸ ਪਰਸੇ ॥" (ਵਾ:ਭਾ:ਗੁ: 39|12) "ਸਾਧ ਕੇ ਸੰਗਿ ਲਗੇ ਸੀਠਾ ॥" (ਪੰਨਾ---272)

ਇਸ ਲੱਖ ਦੇ ਪਿਛਲਿਆਂ ਭਾਗਾਂ ਵਿਚ ਦਸਿਆਂ ਜਾਂ ਚੁਕਾ ਕਿ 'ਸੰਬਦ' ਦੀ 'ਕਮਾਈ' ਦੇ ਦੋ 'ਪੱਖ' ਹਨ :---

 ਅਖਰ-ਰੂਪੀ ਸਬਦ — ਅਥਵਾ ਗੁਰ ਮੰਤ੍ਰ ਦਾ ਰਸਨਾ ਨਾਲ ਸਿਮਰਨ ਅਤੇ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦਾ ਪਾਠ, keeps taking place and becomes ingrained. In the same way the pull of the of the seeker for union with the Primal Being, the yearning, the hunger, the pining automatically keeps increasing. But the point to note is that this colour of 'love of the Primal Being' can only take place in the sadh sangat, the company of the holy or in the company of blessed Guru-orientated beloved through 'touch' and 'closeness' (ignition and infection).

 1
 The Supreme Lord showers His Mercy, and we find the Saadh Sangat, the Company of the Holy.

 The more time we spend there, the more we come to love the Lord.
 71

The meaning of this line is that as man continues to keep the company of a sadhu or an evolved soul or the 'company of the holy', the love for the Lord Waheguru begins to get ignited in the heart of the seeker. In this way love for the Lord Waheguru begins to increase and the pull meet, the hunger of 'union' become more 'intense'.

This is why in Gurbani (and Bhai Gurdas Ji's Vaaran) much praise has been heaped on the 'sadh-sangat', the company of the holy.

- 2 Fear (of God) and love (of mankind) that prevail in the sadh sangat, the company of the holy, spontaneously awakens an intense feeling of separation (from the Lord Waheguru) BG 3/13
- 3 Meeting the sadh sasngat, the company of the holy (the gurmukh) gets the glimpse of the invisible Lord Waheguru. BG 6/11
- 4 Love (of mankind) and fear (of God) acquired in the sadh sangat, the company of the holy, gets (the true Sikh) connected with his own (divine) Self. BG3/20
- 5 Without the Saadh Sangat, the Company of the Holy, love for the Lord does not well up; without this love, your devotional worship cannot be performed. 692
- 6 The cup of love is quaffed (drunk) in the holy congregation where bhagat vachal (the lover of devotees Waheguru) is the philosopher's stone. BG 39/12
- 7 In the sadh-sangat the Company of the Holy, God seems very sweet. 272

In the previous sections of this article it has been mentioned that the cultivation of the 'Shabad' or Word has two aspects:-

1 Word form of the Shabad – that is doing Gurmantar simran with the tongue and the *paath* or recitation of Gurbani. L64/10

'ਤਤ-ਸਬਦ' ਦ ਆਰਾ ਹੀ ਕਮਾਈ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ।

ਇਹ ਅੰਤ੍ਰ-ਮੁਖੀ 'ਆਤਮਿਕ ਖੇਲ' ਹੈ---ਜ ਬੜੀ ਸੁਖਮ ਅਤੇ ਔਖੀ ਹੈ ਜੋਂ 'ਸਾਧੂ-ਸੰਗ', ਅਥਵਾ ਬਖਸ਼ੇ ਹੋਇ ਗੁਰਮੁਖ ਪਿਆਰਿਆਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਅਤੇ ਅਗਵਾਈ ਵਿਚ ਹੀ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ ।

| ''ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦ ਕਮਾਈ u <sup>1</sup> ' | (ਵਾ:ਭਾ:ਗੁ: 16/1) |
|-------------------------------------------|------------------|
| ''ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦ ਸਮਾਲਾ ।।''            | (ਵਾ:ਭਾ:ਗੁ: 29/8) |
| ''ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦ ਸੁਰਤੀ 🖓               | (ਵਾ:ਭਾ:ਗੁ: 7/6)  |
| ''ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਗੁਰ ਸਬਦ ਵਿਲੱਵੇ ॥''            | (ਵਾ:ਭਾ:ਗੁ: 28/9) |
| ''ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਲਿ <b>ਵ</b> ਸਾਧ ਸੰਗਿ,         |                  |
| ਗੁਰ ਕਿਰਪਾ ਤੋਂ ਅੰਦਰਿ ਆਣੈ ਜ"                | (ਵਾ ਭਾ:ਗੁ: 6/19) |
| "ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਮਿਲ ਸ਼ਾਧ ਸੰਗ                   |                  |
|                                           |                  |

| ਗੁਰਮੁਖ ਦੁਖ ਸੁਖ ਸਮ | ਕਰਿ ਸਾਧੇ ।।" ( | (ਵਾ:ਭਾ:ਗ <u>ੁ</u> : 29 | (3) |
|-------------------|----------------|------------------------|-----|
|-------------------|----------------|------------------------|-----|

ਇਸ ਅੰਤ੍-ਮੁਖੀ 'ਸਬਦ-ਸਰਤ' ਦੀ ਕਮਾਈ ਤੋਂ ਬਗੈਰ', ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਅਨੁਭਵੀ ਸਾਖਿਆਤ ਦਰਸ਼ਨ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੇ।

#### "ਏਨੀ ਅਖੀ ਨਦਰਿ ਨ ਆਵ**ਈ**.

ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

| ਜਿਚਰੁ ਸਬਦਿ ਨ ਕਰੇ ਬੀਚਾਰੁ ॥"                                  | (น์ธ <b>า</b> —1279)         |
|-------------------------------------------------------------|------------------------------|
| ' ਸਾਹਿਬ ਮੇਰਾ ਸਦਾ ਹੈ, ਦਿਸੈ ਸ਼ਬਦੂ ਕਮਾਇ ਸ"                     | (ਪੰਨਾ—509)                   |
| ''ਸਤਿਗੁਰ ਨੌ ਸਭੁ ਕੋ ਵੇਖਦਾ, ਜੇਤਾ ਜਗਤੁ ਸੰਸਾਰੁ॥                 |                              |
| ਡਿਠੈ ਮੁਕਤਿ ਨ ਹੋਵਈ                                           |                              |
| ਜਿਚਰੁ ਸ਼ਬਦਿ ਨ ਕਰੇ ਵੀਚਾਰੁ ॥                                  | (ਪੰਨਾ—594)                   |
| ''ਸਦਹੀ ਨੇੜੈ ਦੂਰਿ ਨ ਜਾਣ <b>ਹ</b> ੁ।।                         |                              |
| ਗੁਰ ਕੈ ਸਖਦਿ ਨਜੀਕਿ ਪਕਾਣਹੁ ।।                                 | (ਪੰਨਾ—116)                   |
| ਦੂਜੇ ਲਫਜਾਂ ਵਿਚ—ਜਦ ਜਗਿਆਸੂ—ਸ਼ੁਰੂ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦ ਦੇ                  | ਅਖਰੀ-ਸਰੂਪ ਦਾ                 |
| ਸਿਮਰਨ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਤਾਂ ਅਜੇ ' <b>ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦਾ 'ਮੇਲ' ਨਾ ਹੋਣ ਰ</b> | <b>ਰਿਕੇ -</b> ਜਗਿਆ <b>ਸੂ</b> |
| ਦੇ ਮਨ ਉਤੇ ਮਾਇਆ ਅਤੇ ਵਿਕਾਰਾਂ ਦਾ ਅਸਰ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ ।               | ਇਸਤਰਾਂ ਉਸਦੀ                  |
| <b>ਬਿਰਤੀ ਖਿੰਡਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ</b> —ਜੋ ਕਿ ਜਗਿਆਸੂਆਂ ਦੀ            | ਆਮ ਸ਼ਿਕਾਇਤ                   |

"Essence-Word" - that is 'wordless' word – which can only be 2 contemplated with the consciousness.

This is innate 'divine play' – It is very subtle and difficult. It can only take place in the 'company of a sadhu' or in the company and guidance of blessed beloved Gurmukhs.

- In the sadh-sangat, the company of the holy the Guru's Shabad or Word can 1 be cultivated. BG 16/1
- 2 In the sadh-sangat, the company of the holy contemplate upon the Shabad or Word of the Guru BG 29/8
- In the sadh-sangat the holy congregation, the consciousness of a qurmukh 3 gets absorbed in the Word of the Guru. BG 7/6
- 4 In the sadh-sangaat the company of the holy, word of the Guru is churned. BG 28/9 .5 With the grace of the Guru and the Sadh-sangat, the love of the shabad or
- word gets immersed in the mind. BG 6/19
- 6 Getting attuned to the Word in the sadh-sangat, the company of the holy the gurmukh regards pain and joy alike. BG 29/3

Without the cultivation of this innate 'Word-Consciousness' (the mind) can never ever experience the presence of the Primal Being.

With (materialistic desires and passions enjoyed by) the Lord's glance of grace 7 cannot be experienced with these eyes, until you contemplate the Word of the Shabad. 1279

My Master is eternal. He is seen by practicing the Word of the Shabad. 8 509

- 9 All the living beings of the world behold the True Guru. One is not liberated by merely seeing Him, unless one contemplates the Word of His Shabad. 594
- 10 He is always near at hand; He is never far away. Through the Word of the Guru's Shabad, realize that He is very near. 1069

In other words, when - a seeker - in the beginning, contemplates upon the word-form of the Shabad, then, because the connection of the 'Shabad-Consciousness' has not been made', - the effect of maya or materialism on the mind remains. In this way his attention remains scattered – and this is the common complaint among seekers.

ਫਿਰ ਭੀ ਉਚੀ-ਸੂਚੀ ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਵਿਚ, ਜਦ ਕਦ 'ਉਨਮਨ' ਉਤੇ 'ਸਬਦ' ਦੀ 'ਚਟ' ਵਜਦੀ ਹੈ, ਤਾਂ ਉਸਨੂੰ ਸਬਦ-ਸੁਰਤ ਦੇ 'ਅਨੁਭਵੀ ਮੇਲ' ਦਾ 'ਝੌਲਾ ਜਿਹਾ' ਲਿਸ਼ਕਾਰਾ ਪੈਂਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਉਹ ਖਿਨ ਭੰਗਰ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਤਤਕਾਲ ਉਡ-ਪੁਡ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਅਸੀਂ ਇਨਾਂ ਕਦੇ-ਕਦਾਈਂ ਦੇ ਲਿਸ਼ਕਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਹੀ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ 'ਦਰਸ਼ਨ' ਸਮਝਕੇ ਫਲੇ ਨਹੀਂ ਸਮਾਉਂਦੇ।

ਸੂਰਜ ਦੀ 'ਧੁਪ'—ਪ੍ਰਕਾਸ਼-ਰੂਪ ਹੈ, ਅਤੇ 'ਅਨ੍ਹੇਰਾ'—ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਦੀ ਅਣਹੋੱਦ ਦਾ ਨਾਉਂ ਹੈ।

ਏਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ--- 'ਪਰਮਾਤਸਾ' ਦੇ 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਨੂੰ ਹੀ 'ਸਬਦ' ਕਿਹਾ ਗਿਆ ਹੈ, ਅਤੇ ਇਸ ਸਬਦ-ਰੂਪੀ 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼' ਦੀ ਅਣਹੋਂਦ ਨੂੰ ਹੀ 'ਮਾਇਆ ਦਾ ਅਨ੍ਹੇਰ' ਯਾ 'ਭਰਮ-ਭੁਲਾਵਾ' ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਕਾਲੇ-ਬੋਲੇ ਬਦਲਾ ਵਿਚੋਂ---ਕਦੇ-ਕਦਾਈਂ---'ਬਿਜਲੀ ਦੀ ਲਿਸ਼ਕ' ਛਿਨ ਮਾਤਰ ਪੈ ਕੇ ਅਲੋਪ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਖਿਨ-ਭੰਗਰ ਲਿਸ਼ਕ ਨੂੰ ਸੂਰਜ ਦੇ 'ਦਰਸ਼ਨ' ਸਮਝਣਾ, ਵੱਡੀ ਭੱਲ ਹੈ।

ਏਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਾਡੇ ਹਿਰਦੇ ਦੇ ਕਾਲੇ-ਬੋਲੇ ਭਰਮ ਦੇ ਬਦਲਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕਦੇ-ਕਦਾਈਂ 'ਆਤਮਿਕ-ਬਿਜਲੀ' ਅਬਵਾ 'ਨਾਮ' ਦੀ 'ਲਿਸ਼ਕ' ਉਪਜਦੀ ਹੈ---ਜਿਸ ਨੂੰ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦੇ ਦਰਸਨ ਸਮਝਣਾ ਭੀ 'ਭੁੱਲ' ਹੈ। ਨਤੀਜੇ ਵਜੋਂ ਜਗਿਆਸ਼ੂ ਇਹਨਾਂ 'ਲਿਸ਼ਕਾਂ' ਨੂੰ ਹੀ ਆਪਣੀ ਆਤਮਿਕ 'ਮੰਜ਼ਿਲ' ਅਥਵਾ 'ਦਰਸਨ', 'ਮੇਲ' ਯਾ 'ਵਸਾਲ' ਸਮਝ ਲੈਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਭਰਮ-ਭੁਲੇਖੇ ਨਾਲ---ਸੂਖਮ ਹਉਮੈ ਉਪਜਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਆਤਮਿਕ ਤਰੱਕੀ ਰੁਕ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਏਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਪਰਮਾਰਥ ਪੰਧ ਉਤੇ ਚਲਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ ਜਗਿਆਸੂ :—

ਰਿਧੀਆਂ ਸਿਧੀਆਂ ਭਵਿੱਖ**-ਬਾਣੀ** ਜੰਤ੍ਰ-ਮੰਤ੍ਰ ਵਰ-ਸਰਾਪ ਜੰਗ-ਸਾਧਨ ਹਠ-ਜੋਗ ਤਾਂਤ੍ਰਿਕ-ਵਿਦਿਆ ਗਿਆਨ-ਧਿਆਨ ਕਰਮ–ਧਰਮ ਆਦਿ L64/12 Even then, in the lofty and pure *sadh-sangat*, the company of the holy, whenever the sublime mind experiences a 'hit', at that moment it experiences a hazy flash of an 'intuitional connection', but that (feeling) is temporary and quickly disappears. Regarding these once in a way kind of flashes to be encounters of God's presence, we find it difficult to contain our excitement.

The sun's 'sunlight' – is its manifested form, and 'darkness'- is the name given to the absence of illumination.

In the same way, it is the 'manifestation' of the Primal Being Waheguru that is referred to as 'Shabad' or Word, and the absence of this 'Shabad-form' manifestation indeed is alluded to as the 'darkness of materialism' or 'doubt-fallacy'.

Sometimes a 'flash of lightening' flashes through a black dumb cloud and disappears a moment later. It is a mistake to regard this momentary flash to be the experience of the sun's presence.

In the same way from within the dark dumb clouds of our heart, sometimes the flash of 'Divine-lightening' or 'Naam' arises – it is a 'mistake' to regard this to be the manifestation of the Lord, Waheguru's presence. The consequence is that the seeker regards these 'flashes' as his spiritual destination or 'experience of the Lord, Waheguru's presence', the 'connection' or the 'union'. With this doubt-fallacy subtle egotism arises and spiritual progress comes to a halt.

In this way the seekers, moving along on the spiritual path (and having access to):-

mundane and spiritual powers prediction spells and magic blessings and curses yogic discipline hatha yoga tantric knowledge knowledge-attention practice of good action and righteous living etc.

L64/12

ਅਨੋਕ ਮਨੋਕਲਪਤ ਧਾਰਮਿਕ ਪ੍ਰਾਪਤੀਆਂ ਤੇ ਕ੍ਰਿਸ਼ਮਿਆਂ ਵਿਚ ਪ੍ਰਵਿਰਤ ਹੋ ਕੇ—ਮਾਇਕੀ ਪਰਛਾਵੇਂ ਵਿਚ ਗਲਤਾਨ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਅਤੇ ਆਪੂੰ ਘੜੇ ਹੋਇ ਧਾਰਮਿਕ ਬੰਧਨਾਂ ਵਿਚ ਫਸ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਗਿਆਸੂ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੀ ਅੰਤ੍ਰ-ਮੁਖੀ 'ਆਤਮਿਕ ਸੇਧ' ਤੋਂ ਖੁੰਝ ਕੇ ਮਾਇਆ ਦੇ ਭਰਮ-ਭਲਾਵਿਆਂ ਵਿਚ ਆਪਣਾ ਜੀਵਨ ਅਜਾਈ ਗੱਵਾ ਲੈਂਦੇ ਹਨ।

> "ਗਿਆਨੁ ਧਿਆਨੁ ਸਭੁ ਕੋਈ ਰਵੈਂ ।। ਬਾਂਧਨ ਬਾਂਧਿਆ ਸਭੁ ਜਮੁ ਭਵੈਂ ।।" (ਪੰਨਾ—728)

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਗਿਆਸੂ ਦੀ ਬਿਰਤੀ-ਸੁਰਤੀ

'ਚੜਦੀਆਂ ਕਲਾਂ' ਤੋਂ' ਉਖੜ ਕੇ,

'ਖੜਦੀ ਕਲਾਂ' ਵਿਚ ਬਦਲ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਫੇਰ ਸੂਖਮ ਹਉਮੈ ਦੇ ਕਾਰਨ

'ਢਹਿੰਦੀਆਂ ਕਲਾਂ' ਵਲ ਮੜ ਪੈਂਦੀ ਹੈ. ਅਤੇ

'ਪੁੱਠਾ ਚਰਖਾ' ਚਲ ਪੈਂਦਾ ਹੈ— ਪਰ ਜਗਿਆਸੂ ਨੂੰ

ਇਸ ਗਿਰਾਵਟ ਦੀ ਸੋਝੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ।

ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਦਰਸਾਇ **'ਸਬਦ-ਵਿਚਾਰ'** ਦੀ ਬਾਬਤ ਭੀ ਜਗਿਆਸੂਆਂ ਨੂੰ ਡਾਢਾ ਭੁਲੇਖਾ ਪਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ।

ਅਸੀਂ 'ਅਖਰੀ-ਸਰੂਪ-ਸ਼ਬਦ' ਅਥਵਾ 'ਬਾਣੀ' ਦੇ ਦਿਮਾਗੀ ਅਰਬ ਅਤੇ ਕਥਾ ਵਾਰਤਾ ਨੂੰ ਹੀ 'ਸਬਦ ਵਿਚਾਰ' ਸਮਝੀ ਬੈਠੇ ਹਾਂ। ਪਰ ਅਸਲ ਵਿਚ ਅਖਰ-ਹੀਣ, 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼-ਰੂਪ', 'ਨਾਮ-ਰੂਪ', 'ਤਤ ਸਬਦ', 'ਅਨਹਦ ਸਬਦ' ਵਿਚ :---

> ਸੁਰਤ ਲਾਉਣੀ ਲਿਵਲੀਨ ਹੋਣਾ ਰੰਗ ਮਾਨਣਾ ਰਸ ਮਾਨਣਾ ਪ੍ਰਿਮ-ਪਿਆਲਾ ਪੀਣਾ ਅਲਮਸਤ ਮਤਵਾਰਾ

ਹੋਣਾ ਹੀ 'ਸ਼ਬਦ ਵਿਚਾਰ' ਹੈ ।

ਇਸ ਵਿਚਾਰ ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀਆਂ ਹੇਠਲੀਆਂ ਪੰਗਤੀਆਂ ਸਿਧ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ :---

"ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਬਦੂ ਵੀਚਾਰੂ ਸਦਾ ਲਿਵ ਲਾਈਐ ॥"

(ਵਾ:ਭਾ:ਗੁ: 19/16)

and being involved in numerous imaginary religious accomplishments and miracles, they become entangled in the shadows of materialism and get ensnared in self-espoused religious burdens. In this way, the seekers goes astray from the innate 'spiritual goal' of 'shabad-consciousness' and simply wastes away his life in the doubt-fallacy of materialism.

*1 Everyone speaks of wisdom and meditation;* 

but bound in bondage, the whole world is wandering around in confusion. 728

In this way the seekers attention-consciousness

getting unhinged from a 'spirited mode', it changes into the 'static mode' and subsequently because of egotism, it veers towards the 'lethargic mode' and the spinning wheel begins to turn in reverse direction – but the seeker is

unaware of this degeneration.

Even about 'Gurbani vichaar (or deliberations)', the seekers have been subjected to serious misgivings and doubts.

We have been regarding the 'literal meaning of shabads' or the intellectual meaning and rendering of Bani to be 'Gurbani vichaar'. But in reality:-

focusing the attention being totally absorbed enjoying the exuberance savouring the relish drinking the goblet (cup) of love being intoxicated and enraptured

in the scriptless, 'manifested form', 'Naam form', 'essence word', 'unstruck Shabad or word' is what 'Shabad Vichaar truly is.

The following quotations from Gurbani prove this point:-

2 Amid the gurmukhs the word is pondered upon and the consciousness is merged in it. VBG 19/16

"ਗਰਮੁਖਿ ਸਬਦ ਵੀਚਾਰਿ ਸਚ ਕਮਾਇਆ ॥ (ਵਾ:ਭਾ:ਗ: ، 9/12) "ਗਰਮਖਿ ਸ਼ਬਦ ਵੀਚਾਰਿ ਸਚਿ ਸਿਵਾਣੀਐ ॥ (ਵਾ:ਭਾ:ਗ: 19/4) ''ਗਰਸਬਿ ਅਰਥ ਵੀਚਾਰਿ ਸਬਦ ਵਖਾਣਿਆ ॥'' (ਵਾ:ਭਾ:ਗ: 19/13) ਅਖਰਾਂਵਾਲੇ 'ਸ਼ਬਦ' ਯਾਗਰਬਾਣੀ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਯਾ ਵਿਚਾਰ—ਸਾਡੇ ਦਿਮਾਗ ਦਾ 'ਕਰਤਬ' ਹੈ ਪਰ ਅਖਰ-ਹੀਣ 'ਤਤ-ਸ਼ਬਦ' ਦੀ ਵਿਚਾਰ--ਗੜੀ. ਅੰਤ੍ਰਮੁਖੀ ਆਤਮਿਕ ਮੰਡਲ ਦੀ 'ਚਪ-ਪੀਤ' ਦੀ ਖੋਲ ਹੈ—ਜੱ ਕਿ ਕਿਸੇ ਵਿਰਲੋ ਵਡਭਾਗੇ ਗੁਰਸਖਾਂ ਨੂੰ ਹੀ ਪਦਾਨ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। "ਤੇ ਵਿਰਲੇ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚਿ ਦਰਸਨ ਜੋਤਿ ਪਤੰਗ ਮਿਲੰਦੇ ॥ ਤੇ ਵਿਰਲੇ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚਿ ਸਬਦ ਸਰਤਿ ਹੋਇ ਮਿਰਗ ਮਰੰਦੇ ॥ ਤੇ ਵਿਰਲੇ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚਿ ਚਰਣ ਕਵਲ ਹੋਇ ਭਵਰ ਵਸੰਦੇ ॥ ਤੇ ਵਿਰਲੇ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚਿ ਪਿਰਮ ਸਨੇਹੀ ਮੀਨ ਤਰੰਦੇ ॥" (ਵਾ: ਭਾ: ਗ: 8/17) "ਵਾਹਿਗਰ ਗਰ ਸਬਦ ਲੈ, ਖਿਰਮ ਪਿਆਲਾ ਚੁਪੂ ਚਬੱਲਾ ॥" (ਵਾ: ਭਾ: ਗੁ: 4/17) "ਐਸੇ ਜਨ ਵਿਰਲੇ ਸੰਸਾਰੇ ।। ਗਰ ਸਬਦ ਵੀਚਾਰਹਿ ਰਹਹਿ ਨਿਰਾਰੇ ।।" ਏਸ਼ੇ ਤਰ੍ਹਾਂ 'ਸਬਦ ਸਣੀ' ਦੀ ਬਾਬਤ ਭੀ ਮਢਲਾ ਭਲੇਖਾ ਪਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। "ਪਿਰ ਰੀਸ਼ਾਲ ਤਾ ਮਿਲੈ ਜਾ **ਗਰ ਕਾ ਸਬਦ ਸਣੀ ॥**" (ਪੰਨਾ—18) ਏਥੇ ਭੀ ਅਸੀਂ ਅਖਤੀ ਸ਼ਬਦ ਅਥਵਾ ਗਰਬਾਣੀ ਨੂੰ –ਸਰੀਰਕ ਕੰਨਾਂ ਨਾਲ ਸਨਣਾਹੀ ਸਮਝੀ ਬੈਠੈਹਾਂ। ਪਰ ਅਸਲ ਵਿਚ, ਜਦ 'ਮਨ' ਅੰਤ-ਮਖੀ ਹੋ ਕੇ ਸਬਦ-ਸਰਤ ਵਿਚ ਲੀਣ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਤਾਂ---ਅੰਤ-ਆਤਮੇ 'ਅਨਹਦ ਸਬਦ' ਦੀ 'ਧਨੀ', ਅਨੁਭਵ ਦੁਆਰਾ 'ਸੁਣਾਈ' ਦਿੰਦੀ ਹੈ । ਸਰੀਰਕ ਕੰਨ ਦੀ ਸੌਤ ਤੋਂ\* ਇਹ ਅਨਹਦ 'ਧਨੀ' ਪਰੇ ਹੈ। 'ਸ਼ਬਦ' ਅਥਵਾ 'ਨਾਮ' ਦੀ ਅਨਹਦ 'ਧਨੀ' ਨੂੰ :---ਅਨਭਵ ਕਰਨਾ ਇਲਾਹੀ ਨਾਦ ਸਣਨਾ ਰੰਗ ਮਾਨਣਾ ਰਸ ਮਾਨਣਾ ਵਿਸਮਾਦ ਹੋਣਾ ਹੀ 'ਸਬਦ ਸਣੀ' ਦੀ 'ਅਨਭਵੀ ਖੇਲ' ਹੈ, ਜਿਸ ਨਾਲ 'ਸਬਦ' ਦੇ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਮੰਡਲ ਵਿਚ, 'ਪਿਰ ਰਿਸਾਲ' ਅਬਵਾ, 'ਪੁਭੂ' ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਯਾ ਮੇਲ ਹੋ ਸਕਦੇ ਹਨ।

- 1 Deeply pondering over the word, a gurmukh cultivates truth in his life. VBG 19/12
- 2 Pondering over the Word, a gurmukh ascertains the truth. VBG 19/4
- *Gurmukhs deliberates upon the innate meaning of the Shabad, and only then do they explain them. VBG 19/13*

'Words' formed of letter or the exposition of Gurbani, or deliberation, is the activity of our intellect, but the deliberation of the letter-less 'essence-word' is the 'silent-love' play, of the invisible innate divine realm, which is the lot of only some fortunate *gurmukhs*.

4 Rare are those people who like a moth, rush toward the flame of the glimpse (of the Lord). They are also rare in the world who merging their consciousness in the Word, die like a deer. Rare are they in this world who like black bee, adore lotus feet of the Guru. Rare are (the Sikhs) in the world who filled with love, swim like a fish. VBG 28/17 .5 The Guru's word he receives is Wahequru, the wondrous Lord, and remains silently immersed in delight. VBG 4/17 contemplate the Word of the Guru's Shabad, and remain detached. 1039 6 In the same way there is a basic doubt or misgiving about (the term)

'listening to the Shabad or Word'.

7 We meet with our Beloved, the Source of Joy, when we listen to the Word of the Guru's Shabad. 18

Here too we take the literal meaning that is listening to Gurbani with our physical ears. But actually when the mind goes within and gets totally absorbed in the Shabad (Word)-consciousness, the sound or vibration of the innate 'unstruck Shabad or Word' can be heard through intuition. This unstruck 'sound' is beyond the hearing of the physical ears.

To be able to listen intuitively listen to divine melody enjoy the exuberance savour the relish experience wondrousness

of the 'Shabad' or the unstruck 'melody of 'Naam', - this indeed is the 'intuitional play' of the 'Shabad listening' through which the experience of the presence of the Primal Being or meeting can take place in the realm of 'Shabad' illumination. ਅਖਰੀ ਸਰੂਪ 'ਸਬਦ' ਅਥਵਾ ਗੁਰਬਾਣੀ ਅਸੀਂ ਪੜ੍ਹਨੀ, ਸੁਨਣੀ ਹੈ. ਕਿਉਂਕਿ ਇਸ ਦੇ ਸੁਨਣ ਤੋਂ ਹੀ ਸਾਨੂੰ ਅੰਤ੍ਰ-ਮੁਖੀ ਹੋਕੇ 'ਤਤ-ਸਬਦ' ਦੀ 'ਅਨਹਦ ਧੁਨੀ' ਦੀ ਸੋਝੀ ਅਤੇ ਪ੍ਰੇਰਨਾ ਮਿਲਨੀ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਜਦ ਤਾਈ' ਸਾਡੀ ਸੁਰਤੀ, ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਹੈ ਸਾਡੇ ਲਈ 'ਅਖਰੀ-ਸਬਦ' ਅਥਵਾ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦਾ ਪਾਠ ਯਾ ਕੀਰਤਨ ਕਰਨਾ ਅਤੇ ਸੁਨਣਾ ਅਤਿ ਜ਼ਰੂਰੀ ਅਤੇ ਲਾਜ਼ਮੀ ਹੈ।

ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਵਿਚਰਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ ਕਦੇ ਕਦਾਈ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਕਥਾ-ਕੀਰਤਨ ਸੁਣ ਕੇ 'ਮਨ' ਦ੍ਵ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ 'ਦ੍ਰਵੇਂ ਯਾ ਪਿਘਲੇ ਹੋਏ ਮਨ ਉਤੇ 'ਅਨਹਦ ਧੁਨੀ' ਦੀ 'ਛੋਹ', 'ਲਾਗ', ਯਾ 'ਚੋਟ ਵਜਦੀ ਹੈ ਯਾ 'ਪਾਰਸ ਕਲਾ' ਵਰਤਦੀ ਹੈ ਤਾ ਸਾਡਾ ਮਨ-ਉਨਮਨ ਹੋ ਕੇ, ਇਲਾਹੀ 'ਨਾਦ' ਦੀ ਅਨਹਦ 'ਧੁਨੀ' ਨੂੰ 'ਸੁਣ' ਕੇ, ਸੱਪ ਵਾਂਗ, ਬਿਸਮਾਦੀ ਅਵਸਥਾ ਵਿਚ 'ਮੌਲਦਾ', 'ਖੀਵਾ' ਹੁੰਦਾ, 'ਸਬਦ-ਸੂਰਤ' ਵਿਚ ਲੀਣ ਹੋ ਜ'ਦਾ ਹੈ।

```
''ਬਿਸਮੁ ਪੇਖੈ ਬਿਸਮੁ ਸੁਣੀਐ ਬਿਸਮਾਦੁ ਨਦਰੀ ਆਇਆ ॥''
(ਪੰਨਾ—778)
''ਅਨਹਦ ਧੁਨੀ ਮੇਰਾ ਮਨੁ ਮਹਿਓ ਅਚਰਜ ਤਾਕੇ ਸ੍ਵਾਦ ॥''
(ਪੰਨਾ—1226)
```

```
''ਉਤਭੁਜੁ ਚਲਤੁ ਕੀਆ ਸਿਰਿ ਕਰਤੈ,
ਬਿਸਮਾਦੁ ਸਬਦੁ ਦੇਖਾਇਦਾ ॥''
''ਅਨਹਦ ਸਬਦ ਅਚਰਜ ਬਿਸਮਾਦ ॥
ਗੁਰੁ ਪੁਰਾ ਪੁਰਾ ਪਰਸਾਦ ॥'' (ਪੰਨਾ—1143)
```

ਰਾਤ ਦੇ ਅਨ੍ਹੇਰ ਘੁਪ ਵਿਚ ਕਿਸੇ ਚੀਜ ਦਾ ਸਮੁਚਾ ਗਿਆਨ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ, ਸਿਰਫ ਕਿਆਸ ਅੰਦਾਜਾਂ ਯਾ 'ਟੋਹ' ਹੀ ਲਾਈ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ ਜੋ ਚਾਨਣ ਹੋਣ ਤੇ 'ਗਲਤ' ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

'ਅਨ੍ਹੇਰ ਦੇ ਭਰਮ-ਭੁਲੇਖੇ ਵਿਚ ਅਸੀ<sup>\*</sup> ਠੈਂਕਰਾਂ ਖਾਂਦੇ ਹਾਂ । ਅਨ੍ਹੇਰ ਵਿਚ ਹੀ ਮੱਛਰ, ਕੀੜੇ, ਮਕੋੜੇ, ਸੱਪ ਠੂੰਹੇ ਆਦਿ ਨਿਕਲਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਸਾਨੂੰ ਡੈਗ ਸਾਰਦੇ ਹਨ ।

ਐਨ ਏਸੇ ਤਰਾਂ-ਜਦ ਤਾਂਈ ਅਸੀਂ ਮਾਇਆ ਦੇ ਭਰਮ ਭੁਲਾਵੇ ਦੇ ਹਨੇਰ ਵਿਚ ਵਿਚਰਦੇ ਹਾਂ, ਤਦ ਤਾਂਈ ਸਾਨੂੰ ਇਹ 'ਪੰਜ ਤਤ, (ਕਾਮ, ਕ੍ਰੋਧ, ਲੱਭ ਸੋਹ, ਹੰਕਾਰ) ਸਤਾਉਂਦੇ ਹਨ, ਅਤੇ ਅਸੀਂ ਮਾਨਸਿਕ ਅਗਿਆਨਤਾ ਕਾਰਨ ਮਾਇਆ ਵਿਚ ਠੋਕਰਾਂ ਖਾਂਦੇ ਹਾਂ ਅਤੇ ਦੁਖੀ ਹੁੰਦੇ ਹਾਂ : We must read and listen to the script-form of the 'Shabad' or Gurbani, because only upon listening that we can go within, and experience the awareness of 'unstruck sound' of the 'Essence Shabad' and receive motivation. That is why, for as long as our consciousness is without, it is absolutely essential to do or listen to Gurbani paath (recitation) or kirtan.

Sometime in the sadh sangat, the company of the holy, while listening to kathaa (discourses) or kirtan, our mind softens and this mind that has melted, gets 'infected', 'touched' and 'hit' by the 'unstruck sound' or, the miracle of the philosopher's stone takes place, then our mind becomes exalted, and upon listening to the divine 'melody' of the 'unstruck sound', like a snake, it pervades into the wondrous state, gets intoxicated and becomes absorbed in the 'Shabad or Word-consciousness'.

| 1 | I gaze upon the Wondrous Lord, and listen to the Wondrous Lord; the<br>Wondrous Lord has come into my vision. | 778  |
|---|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 2 | My mind is enticed by the unstruck celestial melody; its flavor is amazing!                                   | 1226 |
| 3 | The Supreme Creator created the play of Nature; through the Word of His Shabad, He stages His Wondrous Show.  | 1037 |
| 4 | The Unstruck Sound-current of the Shabad, the Word of God, is wondrous amazing!                               | and  |
|   | Perfect is the Grace of the Perfect Guru.                                                                     | 1143 |

In the pitch darkness of the night, it is not possible to acquire complete knowledge of anything, only speculative estimate can be made or it can be sensed by touch, but when light appears this (projection) can be wrong.

In the doubt fallacy of darkness we keep stumbling. Its only in the darkness that mosquitoes, insects, snakes, centipedes etc. appear and sting us.

Exactly in the same way, we are abiding in the darkness of the doubt fallacy of materialism and until then the five elements, (lust, anger, greed, attachment and egotism) keep bothering us and because of our mental ignorance we keep stumbling and experience misery:

ਪਲਚਿ ਪਲਚਿ ਸਗਲੀ ਮੁਈ-ਝੂਠੇ ਧੌਧੈ ਮੋਹੁਜ਼ (ਪੰਨਾ---133) ''ਧਨੁ ਜੋਬਨੁ ਦੁਇ ਵੈਰੀ ਹੋਏ, ਜਿਨੀੁ ਰਖੇ ਰੰਗੁ ਲਾਇ ਸ਼ੱ' (ਪੰਨਾ---417) ''ਖਿਨ ਮਹਿ ਕਉੜੇ ਹੋਇ ਗਏ, ਜਿਤੜੇ ਮਾਇਆ ਭੋਗ ਸ਼'' (ਪੰਨਾ---131)

ਸਾਡੀ ਇਹ ਤਰਸਯੋਗ ਹਾਲਤ, ਓਨਾਂ ਚਿਰ ਰਹੇਗੀ ਜਦ ਤਾਂਦੀ ਸਾਡੇ ਅੰਤੂ-ਆਤਮੇ ਸਬਦ ਦਾ 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼' ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ ਗੋਬਿੰਦ ਨਹੀਂ ਗੱਜਦਾ ।

'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੇ 'ਮੇਲ' ਤੋਂ ਬਿਨਾ, ਜੋ ਜੀਵ ਦੀ ਅਧੋਗਤੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ-ਉਸ ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਇਓਂ ਦਰਸਾਇਆ ਹੈ :---

| ''ਕਰਹਿ ਬਿਕਾਰ ਵਿਥਾਰ ਘਨੋਰੇ,     |              |
|-------------------------------|--------------|
| ਸੁਰਤਿ ਸਬਦ ਬਿਨੂ ਭਰਮਿ ਪੁਇਆ ਸ"   | (ਪੰਨਾ—906)   |
| ''ਸਬਦੂ ਸੁਰਤਿ ਬਿਨੂ ਆਈਐ ਜਾਈਐ ਛ' | (ਪੰਨਾ— 1042) |
| ''ਡਗਰੀ ਚਾਲ ਨੇਤ੍ਰ ਫੁਨਿ ਅੰਧੁਲੇ, |              |
| ਸਬਦ-ਸੁਰਤਿ ਨਹੀ ਭਾਈ ਸ"          | (ਪੰਨਾ—1126)  |
| ''ਸਬਦੁ ਸੁਰਤਿ ਬਿਨੂ ਆਵੇ ਜਾਵੈ,   |              |
| ਪਤਿ ਖੋਈ ਪਾਵਤ ਜਾਤਾ ਹੈ ॥"       | (ਪੰਨਾ—1031)  |

ਅਸੀਂ ਇਹਨਾਂ ਪੰਗਤੀਆਂ ਦਾ ਲੱਖਾਂ ਵਾਰੀ ਪਾਠ ਤੋਂ ਕੀਰਤਨ ਕੀਤਾ ਹੋਵੇਗਾ ਪਰ ਇਹਨਾਂ ਦੇ ਡੂੰਘੇ. ਗੁਝੇ, ਅੰਤ੍ਰੀਵ ਭਾਵਾਂ ਵਲ ਕਦੇ ਧਿਆਨ ਹੀ ਨਹੀਂ ਦਿਤਾ। ਅਸੀਂ ਇਹ ਸਮਝਕੇ ਅਵੇਸਲੇ ਅਤੇ ਸੰਤੁਸ਼ਟ ਹੋਏ ਬੈਠੇ ਹਾਂ ਕਿ ਸਾਡੇ ਕੋਲ ਤਾਂ ਅਖਰੀ ਰੂਪ 'ਸਬਦ' ਹੈ, ਇਸ ਲਈ ਇਹ 'ਸਬਦ ਬਿਨਾ' ਵਾਲੀਆਂ ਪੰਗਤੀਆਂ ਸਾਡੇ ਉਤੇ ਨਹੀਂ ਘਟਦੀਆਂ।

ਜਿਸ 'ਵੇਵਲੇਂ'ਥ ਅਤੇ 'ਸੀਟਰ' (Waivelength and meter) ਤੇ ਜਲੰਧਰ ਤੋਂ ਆਵਾਜ ਉਪਜਦੀ ਹੈ-ਓਸੇ 'ਸੀਟਰ' ਤੇ ਹੀ ਸਾਡਾ 'ਰੇਡੀਓ' ਉਸ ਆਵਾਜ ਨੂੰ ਪੁਕੜ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਐਨ ਏਸੇ ਤਰਾਂ ਸਾਡੇ ਸੂਖਮ ਖਿਆਲ ਯਾ 'ਵਲਵਲੇ' ਭੀ ਇਕੇ 'ਵੇਵਲੈਂਬ' ਉਤੇ ਇਕ ਦੂਜੇ ਨੂੰ ਭੇਜੇ ਯਾ ਪਕੜੇ ਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ ।

ਸਾਡੇ ਸੂਖਮ ਖਿਆਲਾਂ ਅਤੇ ਵਲਵਲਿਆਂ ਤੋਂ ਭੀ ਡੂੰਘੇ ਅਤੇ ਬਰੀਕ ਆਤਮ ਮੰਡਲ ਦੇ ਸੁਨੇਹੇ ਯਾ ਭਾਵਨਾ-ਅਨੁਭਵ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਪਕੜੀਆਂ ਜਾ ਸਕਦੀਆਂ ਹਨ।

- 1 Entangled and enmeshed in the love of false occupations, the whole world is perishing. 133
- 2 Their wealth and youthful beauty, which gave them so much pleasure, have now become their enemies. 417
- *3 In an instant, all of Maya's sensual pleasures turn bitter.* 135

This pitiful condition of ours will only remain so long as the 'illumination' of the Shabad does not take place within our innate self, (as long as) Gobind, the Lord of the Word does not thunder.

Gurbani has characterized the degeneration that takes place in man without the linking of the 'Shabad – Consciousness' in the following way:-

- 4 You act in corruption, and put on ostentatious shows, but without awareness of the Shabad, you have fallen into confusion. 906
- 5 Without awareness of the Shabad, they come and go in reincarnation. 1042
- 6 Your steps are unsteady, and your eyes are blind; you are not aware of the Word of the Shabad, O Sibling of Destiny. 1126
- 7 Without awareness of the Shabad, one comes and goes in reincarnation; he loses his honor in this coming and going. 1031

We have recited and sung these lines thousands of time, but we have never paid any attention to their underlying meaning. We sit back slack and contented that we have the written form of the 'Shabad' with us, therefore the lines having the words 'without the Shabad' do not apply to us.

That wavelength and meter on which the voice from Jallandhar is aired, only on that meter our radio will get tuned to that voice.

Exactly in the same way our subtle thought and emotions too can be sent to one another on the same wavelength.

The messages or sentiments from the realm of the soul being deeper and finer than our subtle thoughts and emotions can only be tuned on to through intuition. ਜਦ ਸਾਡੀ ਸੁਰਤ ਦੀ ਤਾਰ-ਸਿਮਰਨ ਅਭਿਆਸ ਨਾਲ ਅਤਿ ਸੂਖ਼ਮ ਅਤੇ ਬਰੀਕ ਹੋ ਕੇ 'ਅਨਭਵ' ਸ਼ਕਤੀ ਦੀ ਵੋਵਲੈ'ਥ ਉੁਤੇ ਪੁਜ ਜਾਵੇ-ਤਾਂ ਹੀ ਅੰਤੀਵ ਅਨਹਦ-ਤੱਤ-ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਧੁਨੀ ਨੂੰ ਸੁਣਨ ਦੇ ਯੋਗ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ।

ਪਰ ਸਾਡਾ ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਮਨ-ਸਾਇਆ ਦੇ ਰੇਲ-ਘਚੋਲੇ ਵਿਚ ਗਲਤਾਨ ਹੈ ਇਸ ਕਰਕੇ 'ਮਨ'-ਸਬਦ ਦੀ ਸੂਖਮ ਧੁਨੀ ਨੂੰ ਪਕੜ ਯਾ ਸੁਣ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ।

ਬਾਹਰਲੋਂ ਮਾਇਆਂ ਦੇ 'ਭੜਬੂ' ਦੇ 'ਰਾਮ-ਰੋਲੋਂ ਤੋਂ' ਮਨ ਨੂੰ 'ਮੋੜ' ਕੇ ਯ 'ਅਲਿਪਤ' ਹੋ ਕੇ ਹੀ ਸੁਰਤ-ਸ਼ਬਦ ਵਿਚ 'ਜੁੜ' ਸਕਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਆਤਮਿਕ ਮੰਡਲ ਦੀ 'ਇਕਾਂਤ' ਵਿਚ ਹੀ ਅਨਹਦ ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਧਨੀ 'ਸੁਣੀ' ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ।

ਇਸ ਸੂਖ਼ਸ ਅਨਭਵੀ ਦੇਸ਼ ਦੇ ਸ਼ੂਖ਼ਸ, ਗੁਝੇ ਪ੍ਰੀਮ-ਸਵੈਪਨਾ ਨੂੰ 'ਅਨਭਵ ਕਰਨਾਂ ਅਤੇ 'ਮਾਨਣਾ' ਹੀ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦਾ ਮੇਲ ਹੈ ।

'ਸ਼ਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੇ 'ਮੇਲ' ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਆਤਮਾ' ਅਤੇ 'ਪਰਮਾਤਮਾ ਵਿਚਕਾਰ ਦੇਵੀ ਗੁਣਾਂ ਦੀ ਲੇਵਾ-ਦੇਵੀ 'ਅਤੇ' 'ਵਣਜ-ਵਪਾਰ' ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਆਤਮ-ਮੰਡਲ ਦੀਆਂ ਅਨੇਕ ਦੈਵੀ ਬਰਕਤਾਂ ਅਤੇ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ਾਂ 'ਜੀਵ' ਨੂੰ ਪ੍ਰਦਾਨ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ ।

ਇਹ ਅੰਤ੍ਰ-ਆਤਮੇ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੇ 'ਮੇਲ' ਦੀ 'ਪ੍ਰਿਮ-ਖੇਲ' ਅਤੀ ਔਖੀ ਤੇ ਗਾਖੜੀ ਹੈ ਜੋ ਕਿਸੇ ਵਿਰਲੇ ਭਾਗਾਂ ਵਾਲੇ ਗੁਰਮੁਖ ਨੂੰ ਹੀ ਪਰਾਪਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਜਿਨਾਂ ਚਿਰ 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ' ਦੀ ਕਮਾਈ ਦੁਆਰਾ-ਸਾਡੀ ਸੁਰਤ ਸੂਖਮ ਅਤੇ ਬਰੀਕ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ ਅਤੇ 'ਆਤਮ ਮੰਡਲ' ਦੀ ਉਚਮ-ਉੂਚੀ ਵੇਵਲਾਂਥ (Waivelength) ਤੇ ਨਹੀਂ 'ਚੜਦੀ'-ਉਤਨਾ ਚਿਰ 'ਜੀਵਦਾ' :---

> ਮਨ ਇਕਾਗਰ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ ਮਨ ਮਾਇਕੀ ਮੰਡਲ ਵਿਚੋਂ ਉਠ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ ਮਾਇਕੀ ਅਨੇਰ ਦੂਰ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ ਆਤਮ 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼' ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ ਸ਼ਬਦ-ਸ਼ੁਰਤ ਦਾ ਅਨਭਵੀ ਮੇਲ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ ਅਨਹਦ 'ਧੁਨੀ' ਨਹੀਂ ਸੁਣ ਸਕਦੀ ''ਵਣਜ-ਵਪਾਰ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ

When the wire of our consciousness become very subtle and extremely fine with the practice of simran and reaches the wavelength of 'intuitional' power, only then will it be able to listen to the sound of the unstruckessence-word.

But our externally orientated mind is entangled in the noise and din of *maya* or materialism. This is why the mind is unable to tune on to the subtle sound of the Shabad or Word.

The consciousness can only 'merge' with the Shabas or Word in the serenity of the divine realm and hear the unstruck Shabad, if it can turn away or detach itself from the 'din' of the chaos of *maya* or materialism.

'Becoming aware' and enjoying this subtle, hidden love of the self love within the intuitional realm is indeed the blending of 'shabad-Consciousness'.

It is through the 'blending' of the 'Shabad or Word-Consciousness' that the giving and the taking and transaction between the 'soul' and the 'Primal Being' takes place and 'man' receives numerous bounties and blessings of the divine realm.

This innate 'play of love' of the blending of the 'Shabad or Wordconsciousness' is very difficult and arduous which only the rare blessed guru-orientated person can attain.

Until as such time as our consciousness does not become subtle and fine with the practice of the cultivation of the 'Shabad or Word-Consciousness' and does not ride on the lofty and pure wavelength of the 'divine realm', until then:-

> man's mind can never focus, his mind can never rise above the materialistic sphere, his materialistic darkness can never disappear, his 'illumination' of the soul cannot take place, intuitional blending of the Shabad or Word-Consciousness can never take place, unstruck 'sound' can never be heard, exchange and transaction cannot take place,

''ਮਸਤੀ ਨਹੀਂ ਚੜ੍ਹ ਸਕਦੀ 'ਨਾਮ-ਖੁਮਾਰੀ' ਨਹੀਂ ਆਉਂਦੀ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੇ 'ਗੋਬਿੰਦ ਨਹੀਂ ਗੱਜਦਾ'।

ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ-ਜੇ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਰੋਸ਼ਨੀ ਅਤੇ ਅਗਵਾਈ ਵਿਚ, ਸ਼ਰਧਾ ਭਾਵਨੀ ਅਤੇ ਪਿਆਰ ਨਾਲ, 'ਸਬਦ-ਸੁਰਤ ਦੀ ਕਮਾਈ ਵਿਚ ਜੁਟ ਜਾਈਏ ਤਾਂ ਆਤਮਿਕ ਮੰਡਲ ਦੇ ਪ੍ਰੇਮ-ਸਵੈਂਪਨਾ ਦੇ ਅਸਮਾਨਾਂ ਵਿਚ ਜਗਿਆਸੂ ਦੀਆਂ ਆਤਮਿਕ ਉਂਡਾਰੀਆਂ ਲਗਦੀਆਂ ਹਨ, ਅਤੇ ਜੀਵ ਦੀ ਦੂਨ-ਸੁਣਾਈ ਆਤਮਿਕ ਤ੍ਕੀ ਹੁੰਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਅਤੇ ਨਿਤ-ਨਵੇਂ ਆਤਮਿਕ ਕ੍ਰਿਸਮਿਆਂ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਅਤੇ ਤਜਰਬੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ।

ਇਨ੍ਹਾਂ ਅਤਿ ਸੂਖਮ 'ਪ੍ਰਿਸ-ਖੇਲ' ਦੀ 'ਚੁਪ-ਪ੍ਰੀਤ' ਦੇ ਅਨੋਖੇ ਦੈਵੀ ਕ੍ਰੀਸ਼ਮਿਆਂ ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਅਤੇ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ਼ ਜੀ ਨੇ ਸੁਚੱਜੇ ਢੰਗ ਠਾਲ ਇਉਂ ਦਰਸਾਇਆ ਹੈ:---

| ਂਤੇਰੇ ਦਰਸਨ ਕਉ ਕੇਤੀ ਬਿਲਲਾਇ ॥<br>ਵਿਰਲਾ ਕੋ ਚੀਨਸਿ, ਗੁਰ ਸਬਦਿ ਮਿਲਾਇ ॥'' (ਪੰਨਾ-1188 | 3) |
|------------------------------------------------------------------------------|----|
| ''ਮੋਹਨ ਮੌਹਿ ਲੀਆ ਮਨੂ ਮੇਰਾ,                                                    |    |
| ਸਮਝਸਿ ਸਬਦੁ ਬੀਚਾਰੇ ॥'' (ਪੰਨਾ-119                                              | 7) |
| ੰਸਬਦੂ ਚੀਨ੍ਰਿ ਆਤਮੂ ਪਰਗਾਸਿਆ,                                                   |    |
| ਸਹਜੇ ਰਹਿਆ ਸਮਾਈ ॥'' (ਪ <mark>ੰਨਾ-7</mark> 5                                   | 3) |
| ੰਸਤਿਗੁਰ ਸਬਦਿ ਉਸਾਰੋ ਦੀਪਾ ॥                                                    |    |
| ਬਿਨਸਿਓ ਅੰਧਕਾਰ ਤਿਹ ਮੰਦਰਿ,                                                     |    |
| ਰਤਨ ਕੋਠੜੀ ਖੁਲ੍ਹੇ ਅਨੂਪਾ ॥'' (ਪੰਨਾ-82                                          | 1) |
| "ਜਹ ਕਹ ਤਹ ਭਰਪੂਰ, <b>ਸਬਦੁ ਦੀਪਕਿ ਦੀਪਾਯਉ ॥</b> ''                               |    |
| (ਪੰਨਾ-139                                                                    | 5) |
| ''ਜਤੁ ਸਤੁ ਸੰਜਮੁ ਸਾਚੁ ਦ੍ਰਿੜਾਇਆ,                                               |    |
| ਸਾਚ ਸਬਦਿ ਰਸਿ ਲੀਣਾ ॥ <sup>''</sup> (ਪੈਨਾ-90                                   | 7) |
| ਸਬਦ ਸੁਲਤਿ ਲਿਵ ਲੀਣ ਹੋਇ. ਅਰਥ ਕਥਾ ਗੁਰ ਸਬਦ ਸੁਣੰਦੇ                                | 11 |
| ਭੂਤ ਭਵਿਖਹੁ ਵਰਤਸ਼ਾਨ <b>ਅਬਿਗਤਿ ਗਤਿ ਅਤਿ ਅਲਖ ਲਖੰਦੇ</b>                           | 11 |
| ਵਾ: ਭਾ: ਗੁ: (6/1                                                             | 4) |

'intoxication can never occur,'ecstasy of the Naam' doesn't take place,man cannot experience the presence of the Primal Being,Lord of the earth does not thunder.

If on the other hand, we get involved in the cultivation of the 'Shabad or Word-Consciousness' with faith filled desire and love under the illumination and guidance of Gurbani, then the seekers will begin to experience spiritual flights in the skies of divine realm's love of the Self or Soul within. Man then experiences accelerated spiritual progress and daily gets to view ever-new divine miracles and happenings.

Gurbani and Bhai Gurdaas Ji elaborate beautifully on these astonishing divine miracles brought about by the 'silent love' of very subtle 'play of love':-

| 1 | <i>So many cry out for Your Darshan, Lord.<br/>How rare are those who realize the Word of the Guru's Shabad and merge with<br/>Him.</i> 1188                                                                  |
|---|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2 | <i>The Fascinating Lord has fascinated my mind; contemplating the Word of the Shabad, I have come to understand.</i> 1197                                                                                     |
| 3 | Concentrating on the Word of the Shabad, the soul is illumined and<br>enlightened. I remain absorbed in celestial ecstasy.753                                                                                 |
| 4 | The Shabad, the Word of the True Guru, is the light of the lamp.It dispels the darkness from the body-mansion, and opens the beautiful<br>chamber of jewels.821                                               |
| 5 | <i>He is All-pervading everywhere; the Lamp of the Shabad, the Word, has been lit.</i> 1395                                                                                                                   |
| 6 | Abstinence, chastity, self-control and truthfulness have been implanted within me; I am imbued with the sublime essence of the True Word of the Shabad.<br>907                                                |
| 7 | Merging their consciousness in the Word-Shabad, they recite the indescribable<br>story of the Word-the Guru. They are competent to see the incomprehensible<br>pace of the past, present and future. VBG 6/14 |

ਸ਼ਬਦ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵ ਲੀਣ ਹੋਇ ਨਿਰੰਕਾਰ ਸਚ ਖੰਡਿ ਨਿਵਾਸੀ। (ਵਾ: ਭਾ: ਗੁ: 25/18)

'ਸਬਦ ਗੁਰੁ' ਦੀ ਬਾਬਤ ਭੀ ਸੰਗਤਾਂ ਵਿਕ ਆਮ ਭੁਲੇਖੇ ਪਏ ਹੋਇ ਹਨ ।

'ਗੁਰੂ' ਦੇ ਅਖਰੀ ਅਰਥ ਹਨ-'ਗੋ'-ਹਨ੍ਹੇਰੇ ਨੂੰ ਨਾਸ ਕਰਨ ਵਾਲੀ ਰੋ\*. 'ਅਥਵਾ' 'ਰੋਸ਼ਨੀ', ਯਾਨੇ ਮਾਇਕੀ ਅਗਿਆਨਤਾ-ਰੁਪੀ 'ਹਨੇਰ' ਯਾ 'ਭਰਮ' ਨੂੰ ਦੂਰ ਕਰਨ ਵਾਲਾ 'ਚਾਨਣ' ।

'ਸਾਧੋ, ਇਹੂ ਜਗੂ ਭਰਮ ਭੁਲਾਨਾ **।** 

ਰਾਮ ਨਾਮ ਕਾ ਸਿਮਰਨੁਛਡਿਆ, ਸਾਇਆ ਹਾਥਿ ਬਿਕਾਨਾ ॥''-(ਪੈਨਾ- 84)

'ਬਾਹਰਲਾ ਹਨੌਰ'-ਸੂਰਜ ਦੀ ਰੌਸਨੀ ਯਾ 'ਬੱਤੀ' ਨਾਲ ਦੂਰ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। 'ਮਾਇਕੀ ਅਗਿਆਨਤਾ'-ਵਿਦਿਅਕ ਅਤੇ ਵਿਗਿਆਨਕ ਗਿਆਨ ਨਾਲ ਦੂਰ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ,

ਪਰ 'ਮਾਨਸਿਕ ਅਗਿਆਨਤਾ ਦੇ ਭਰਮ' ਨੂੰ 'ਆਤਿਮ-ਜੋਤਿਂ-ਸਰੂਪੀ ਗੁਰੂ ਹੀ ਦੂਰ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਸੂਰਜ ਦੀ ਫੋਸ਼ਨੀ ਯਾ ਦਿਸਾਗੀ ਗਿਆਨ-ਇਸ ਮਾਨਸਿਕ 'ਭਰਮ' ਦੇ ਹਨੇਰ ਨੂੰ ਦੂਰ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦੇ।

'ਬਿਨੂ ਸਬਦੇ ਸਭੁ ਅੰਧ ਅੰਧੇਰਾ, ਗੁਰਮੁਖਿ ਕਿਸਹਿ ਬੁਝਾਇਦਾ । (ਪੰਨਾ-1065)

'ਜੇ ਸਉ ਚੰਦਾ ਉਗਞਹਿ ਸੂਰਜ ਚੜਹਿ ਹਜਾਰ ॥'

ਏਤੇ ਚਾਨਣ ਹੋਦਿਆ ਗੁਰ ਬਿਨ<u>ੁ</u> ਘੋਰ ਅੰਧਾਰ ॥''—

(ນໍລາ—463)

'ਗੁਰ ਗਿਆਨ ਅੰਜਨੁ ਸਤਿਗੁਰੂ ਪਾਇਆ, ਅਗਿਆਨ ਅਧੇਰ ਬਿਨਾਸੇ॥'' (ਪੰਠਾ---573)

ਆਦਿ ਤੋਂ ਹੀ, ਸਮੇਂ-ਸਮੇਂ ਸਿਰ, 'ਆਤਮਿ-ਜੋਤ'—'ਗੁਰੂ', ਅਵਤਾਰ, ਪੈਗੰਬਰ, ਪੰਜ—ਭੂਤਕ ਦੇਹ ਵਿਚ - ਮਾਇਕੀ ਅਤੇ ਮਾਨਸਿਕ ਅਗਿਆਨਤਾ ਦੇ ਹਨੇਰ ਨੂੰ ਦੂਰ ਕਰਨ ਲਈ, ਪ੍ਰਗਟ ਹੁੰਦੇ ਰਹੇ। ਏਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ, 'ਆਤਮ-ਜੋਤ-ਸਰੂਪ'-ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਭੀ, ਪੰਜ ਭੂਤਕ ਦੇਹ ਧਾਰਕੇ, ਦਸ ਮਾਨੁਖੀ ਜਾਮਿਆਂ ਵਿਚ ਫੇਰਾ ਪਾਕੇ, ਜਗਤ ਦੀ ਤਿਮਰ ਮਾਨਸਿਕ ਅਗਿਆਨਤਾ ਨੂੰ ਦੂਰ ਕਰਦੇ ਰਹੇ। ਆਖਿਰ ਵਿਚ ਗੁਰਸਿਖਾਂ ਨੂੰ 'ਗੁਰਬਾਣੀ', ਅਬਵਾ ਗੁਰੂ ਗਰੰਬ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਲੜ ਲਾ ਗਏ। Widespread doubt also exist in the sangat (congregation) regarding 'Shabad-Guru' or the Word of the Guru.

The literal meaning of the word 'Guru" are – 'Go"- the darkness that can be destroyed by 'r0(n)' or 'illumination', that is the materialistic form of 'darkness' or 'doubt' which can be dispersed by 'light'.

O Holy people, this world is deluded by doubt.
 It has forsaken the meditative remembrance of the Lord's Name, and sold itself out to Maya.

The external darkness - can be dispersed by the light of the sun or 'lamp'.

Materialistic ignorance – can be dispersed with education and scientific knowledge.

But the 'doubt of mental darkness' can only be dispersed by the 'Divine Light form' - Guru. The light from the sun or intellectual knowledge cannot disperse this darkness of 'mental 'doubt.

- *3 Without the Shabad, everything is enveloped in utter darkness; only the Gurmukh understands.* 1065
- *4 If a hundred moons were to rise, and a thousand suns appeared, even with such light, there would still be pitch darkness without the Guru.* 463
- 5 The True Guru has applied the healing ointment of spiritual wisdom to my eyes, and the darkness of ignorance has been dispelled. 573

Since the beginning, from time to time, the 'Divine –Light' – 'Gurus', avtaars, prophets continued to manifest themselves - by assuming the body of the five elements - to disperse the ignorance of materialistic and mental darkness. In the same way the 'Divine-Light-form' of Guru Nanak Dev Ji too, assumed this body of five elements, and moving through ten life-forms, they endeavoured to disperse the darkness of mental ignorance of the world. In the end they linked the Gursikhs with Gurbani or Guru Granth Sahib Ji.

ਇਸ ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਸਤਿਗੁਰੂ ਦੀ ਆਪਨੀ 'ਜੋਤ' ਅਥਵਾ, 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼-ਰੂਪ' 'ਸਬਦ' ਦਾ ਪ੍ਰਵੇਸ ਹੈ।

ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਗੁਰੂ ਹੈ ਬਾਣੀ ਵਿਚਿ ਬਾਣੀ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਸਾਰੇ ॥ ਗੁਰੁ ਬਾਣੀ ਕਹੈ ਸੇਵਕ ਜਨੂ ਮਾਨੈ, ਪਰਤਖਿ ਗੁਰੂ ਨਿਸਤਾਰੇ ॥''---(ਪੰਨਾ---982)

ਇਸ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ 'ਅਖਰ-ਸਰੂਪ ਦੇ 'ਅੰਤ੍ਰਗਤ—'ਗੁਪਤੀ ਆਤਮ-ਜੋਤ' ਦਾ 'ਪ੍ਰਕਾਸ' ਹੈ। ਏਸ਼ੇ 'ਆਤਮ-ਪ੍ਰਕਾਸ' ਨੂੰ ਹੀ 'ਸ਼ਬਦ' ਯਾ 'ਨਾਮ' ਭੀ ਕਿਹਾ ਗਿਆ ਹੈ।

> 'ਸ਼ਚਾ ਸਤਿਗੁਰੂ ਸ਼ਬਦੁ ਅਪਾਫ਼ਾ, ਤਿਸ ਦੇ ਸ਼ਬਦਿ ਨਿਸਤਰੇ ਸੰਸਾਰਾ ॥ (ਪੰਨਾ—1055)

> ਸਬਦੁ ਗੁਰ ਪੀਰਾ, ਗਹਿਰ ਗੁੰਭੀਰਾ, ਬਿਨੁ ਸਬਦੇ ਜਗੁ ਬਉਰਾਨੂੰ ॥" (ਪੰਨਾ—635)

> 'ਆਪੇ ਸਤਿਗੁਰ ਆਪਿ ਸਬਦੁ ਜੀਉ, ਜੁਗੁ ਜੁਗੁ ਭਗਤ ਪਿਆਫੇ ।'' (ਪੰਨਾ 246)

਼ ਸ਼ਤਿਗੁਰ ਮੈਂ ਸਬਦ ਸਬਦ ਮੈਂ ਸਤਿਗੁਰ ਹੈ, ਨਿਰਗੁਨ ਗਿਆਨ ਧਿਆਨ ਸਮਝਾਵੈ ਜੀ । (ਭਾ: ਗੁ ਕਬਿਤ 534)

'ਸ਼ਬਦ-ਗੁਰੂ ਦਾ ਗਿਆਨ ਜਾਂ ਸਿਧਾਂਤ-ਸਾਡੀ ਦਿਮਾਗੀ ਸਮਝ ਤਾਂਈ ਹੀ ਸੀਮਤ ਹੈ। ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਸੰਗਤਾਂ ਵਿਚ ਇਸ ਵਿਸ਼ੇ ਉਤੇ ਤਲਖ ਵਾਦ-ਵਿਵਾਦ ਅਤੇ ਭਗੜੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ।

ਅਸਲ ਵਿਚ 'ਸ਼ਬਦ-ਗੁਰੂ' ਦਾ ਵਿਸ਼ਾ, ਤਿੰਨਾਂ ਗੁਣਾਂ ਤੋਂ ਉਤੇ, ਚੌਥੇ ਪਦ ਦੀ 'ਅਨੁਭਵੀਂ ਖੇਡ ਹੈ।

'ਸ਼ਬਦ' ਦੇ ਦੋ ਸਰੂਪ ਹਨ :---

- 'ਅਖਰੀ ਸਰੁਪ :---ਜੋ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਸ਼ਕਲ ਵਿਚ ਅੰਕਤ ਹੈ।
- 2. 'ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਸਰ੍ਰੂਪ', 'ਪਰਮ-ਤੱਤ', 'ਆਤਮ ਰੋ', 'ਨਾਮ' 'ਜੌਤ-ਸਰੂਪ' ਹੈ, ਜੋ ਕੇਵਲ ਗੁਰ ਪ੍ਰਸ਼ਾਦਿ ਦੁਆਰਾ ਹ**ੇ 'ਅਨੁਭਵ ਹੋ** ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਗੁਰਬਾਣੀ ਯਾ ''ਸਬਦ ਨੂੰ ਅਸੀਂ' ਗੁਰੂ ਮੰਨਦੇ ਹਾਂ, ਪਰ ਸਾਡਾ ਇਹ 'ਵਿਸਵਾਸ'-'ਓਪਰੇ-ਮਨ' ਅਤੇ 'ਬੱਧੀ' ਤਾਂਈਂ' ਸੀਮਤ ਹੈ, ਅਤੇ ਡੂੰਘੇ ਮਨ, ਚਿਤ ਅਨੁਭਵ In Gurbani Satguru's own 'light' or *Shabad* (Word), the 'manifested form' is present.

 1
 The Word, the Bani is Guru, and Guru is the Bani. Within the Bani, the Ambrosial Nectar is contained.

 If His humble servant believes, and acts according to the Words of the Guru's Bani, then the Guru, in person, emancipates him.

 982

Within the script-form of Gurbani is the presence of the 'innate, hidden soul-light'. This 'soul-light' is indeed refereed to as 'Shabad (Word) or 'Naam'.

- 2True is the True Guru. Infinite is the Word of His Shabad.<br/>Through His Shabad, the world is saved.1055
- 3 The Word of the Shabad is his Guru and spiritual teacher, profound and unfathomable; without the Shabad, the world is insane. 635
- 4 He Himself is the True Guru, and He Himself is the Shabad; in each and every age, He loves His devotees. 246
- 5 In the Satgur is the shabad, and in the Shabad is the Satgur. From this Divine Knowledge one begins to understand the contemplation of the Formless Being. KBG 534

The understanding of the Divine Knowledge of 'Shabad-Guru' or its doctrine is limited to the extent of our intellectual knowledge. That is why among the sangat or congregation heated debates and quarrels take place on this subject.

The fact is that the subject of 'Shabad-Guru' is beyond the tri-worldly attributes. It is the 'intuitional' play of the fourth (spiritual) state.

'Shabad' has two forms:-

- 1 The written form: This is exists in the form of Gurbani.
- 2 The 'manifested form' The 'primal-essence', 'soul-current', Naam', 'light-form' which can be 'experienced' only through Gurparsad, the Grace of the Guru.

We regard Gurbani or 'Shabad as our Guru, but this 'belief' of ours is restricted to our 'superficial-mind' and 'intellect' and it has not descended into

| ਵਿਚ ਨਹੀ ਉਤਰਿਆ। ਏਸ ਕਰਕੇ ਅ<br>ਭਾਵਾਂ ਨੂੰ :              | ਸੀਂ ਗੁ   | ਰਬਾਣੀ ਦੇ ਉਪਦੇਸ਼ਾਂ ਦੇ ਅੰਤ੍ਰੀਵ            |  |  |  |
|------------------------------------------------------|----------|-----------------------------------------|--|--|--|
| ਂ ਛਾਂ<br>ਬਝਿਆ ਨਹੀਂ                                   |          |                                         |  |  |  |
| ਸਮਝਿਆ ਨਹੀਂ                                           |          |                                         |  |  |  |
| ਮੰਨਿਆ ਨਹੀ                                            | ÷        |                                         |  |  |  |
| ਜੀਅਹੁ ਨਹੀਂ ਜਾਣਿਆ                                     |          |                                         |  |  |  |
| ਅਨਭਵ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ।                                      |          |                                         |  |  |  |
| -                                                    |          | ਏ ਦੇ ਆਤਮਿਕ 'ਪੱਖ' ਯਾ 'ਅੰਤੀਵ              |  |  |  |
| ਆਸ਼ੇ' ਦੇ 'ਅਨੁਕੂਲ' ਨਹੀਂ ਹੈ-ਬਲਕਿ                       |          | <b>n</b>                                |  |  |  |
| ਇਸ ਗਲ ਨੂੰ ਸਪਸ਼ਟ ਕਰਨ ਲਈ ਹੇਠਲਾ ਬਿਊਰਾ ਸਹਾਇਕ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ। |          |                                         |  |  |  |
| ਗਰਬਾਣੀ ਦਾ ਉਦੇਸ਼                                      |          | ਸਾਡੀ ਜੀਵਨ ਕਿਰਿਆ                         |  |  |  |
| 'ਪਹਿਲਾ ਮਰਨ ਕਬੂਲ ਕਰ'                                  |          | 'ਮਫਨ' ਵਿਸਾਰ ਕੇ ਜੀਵਨ ਨੂੰ ਹੀ              |  |  |  |
|                                                      |          | ਜੱਫਾ ਪਾਈ ਬੈਠੇ ਹਾਂ।                      |  |  |  |
| <b>'ਸਾਚਿ' ਨਾਮਿ ਮੇਰਾ ਮਨੁ ਲਾਗਾ</b> ॥                   |          | 'ਸਾਇਆ' ਸਿਊ ਮੇਰਾ ਮਨ <b>ਲਾ</b> ਗਾ ॥       |  |  |  |
| ਲੱਗਨ ਸਿਉ ਮੇਰਾ ਠਾਠਾ ਬਾਗਾ ॥' <sup>•</sup>              |          | ਹਰਿ ਸਿਊ ਮੇਰਾ ਠਾਠਾ ਬਾਗਾ ॥''              |  |  |  |
| ਅਵਰਿ ਕਾਜ ਤੇਰੇ ਕਿਤੇ ਨ ਕਾਮ ॥                           |          | ਦਿਨ ਰਾਤ ਅਵਰ ਕਾਜ ਵਿਚ ਹੀ                  |  |  |  |
|                                                      |          | ਗਲਤਾਨ ਹਾਂ।                              |  |  |  |
| ਮਿਲੂ ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਭਜੂ ਕੇਵਲ ਨਾਮ ॥"                        | <u> </u> | ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਕਰਨ ਦੀ ਫੁਰਸਤ ਜਾਂ               |  |  |  |
|                                                      |          | ਲੌੜ ਨਹੀਂ ਭਾਸਦੀ ।                        |  |  |  |
| "ਗੁਸਾ ਮਨਿ ਨ ਹਢਾਇ ॥"                                  |          | ਗੁਸੇ ਵਿਚ ਦਿਨ ਰਾਤ ਸੜ ਬਲ ਕੇ               |  |  |  |
|                                                      |          | ਕੋਇਲੇ ਬਣੇ ਰਹਿਣਾ ।                       |  |  |  |
| ''ਨਾ ਕੋ ਬੈਰੀ ਨਹੀਂ ਬਿਗਾਨਾ,                            |          | ਸਾਰੇ ਹੀ ਬਿਗਾਨੇ ਤੇ ਵੈਰੀ ਧਾਰੇ ਹੋਏ         |  |  |  |
|                                                      |          | ਧਾਰੇ ਹੋਏ ਹਨ                             |  |  |  |
| ਸਗਲ ਸੰਗਿ ਹਮ ਕੋ ਬਨਿ ਆਈ <b>ਜ</b> ੋ                     |          | ਸਾਡੀ ਕਿਸੇ ਨਾਲ ਨਹੀਂ ਬਣਦੀ ।               |  |  |  |
| ਤਜਹੁ ਸਿਆਨਪ ਸ਼ੁਰਿ ਜਨਹੁ,                               |          | ਸਿਆਣਪ ਘੋਟਣ ਵਿਚ ਹੀ ਵਡਿਆਈ                 |  |  |  |
|                                                      |          | ਤੇ ਡਖ਼ਰ ਸਮਝਦੇ ਹਾਂ।                      |  |  |  |
| ਸਿਮਰਹੁ ਹਰਿ ਹਰਿ ਰਾਇ ॥''                               |          | ਸਿਮਰਨ ਦੀ ਸਾਨੂੰ ਲੋੜ ਹੀ ਨਹੀਂ              |  |  |  |
|                                                      |          | ਭਾਸਦੀ ।                                 |  |  |  |
| ''ਨਾਮ ਬਿਨਾ ਸਭਿ ਕ <u>ੂੜ</u> ਗਾਲੀ                      |          | ਨਾਮ ਦੀ ਸਾਨੂੰ ਸੋਝੀ ਹੀ ਨਹੀਂ ਕੂੜੀਆਂ,       |  |  |  |
| ਹੋਛੀਆ ॥''                                            |          | ਗੱਲਾਂ ਵਿਚ ਹੀ <b>ਗ</b> ਲਤਾਨ <b>ਹਾਂ</b> । |  |  |  |
| Т                                                    | 61/21    |                                         |  |  |  |

our deeper mind, consciousness and intuition. For this reason we have:-

not unraveled not understood not acknowledged not known our inner being not experienced intuitionallyn

the innate meanings of Gurbani's counsel.

For this reason our life-style is not compatible with the spiritual 'aspect' or the 'innate expectations'. On the contrary it is the exact 'opposite'.

The details given below will help to clarify this point:-

| 1  | Aim of Gurbani<br>First be ready to die                         | Our attitude or action<br>Forgetting death we have totally<br>embraced worldly life.     |
|----|-----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2  | My mind is attached to the true Naam                            | My mind is attached to materialism.                                                      |
| 3  | Before the people I put on a display                            | I put on a display before God.                                                           |
| 4  | Being engrossed other deeds is not going to help you.           | Day and night I'm engrossed in deeds (other than Naam).                                  |
| 5  | Meet the company of the holy and contemplate only upon the Naam | There doesn't seem to be the need or<br>time to particpate in the company of<br>the holy |
| 6  | Do not allow anger to wear out the mind.                        | Burnt and scorched in anger we are reduced to charcoal.                                  |
| 7  | No one is an enemy and no one is a stanger.                     | All are stranger, branded as enemies.                                                    |
| 8  | I am at peace with everyone.                                    | I cannot get along with any one.                                                         |
| 9  | O godly people get rid of your cunningness.                     | Pursuing cunningness is praiseworthy we justify.                                         |
| 10 | Remember the Lord God, your King.                               | We do not see the need to do simran.                                                     |
| 11 | Without the Naam, everything is false and worthless.            | We have no awareness about Naam.<br>We are engrossed false talk.                         |
|    |                                                                 |                                                                                          |

| 'ਦੇਖ ਕੇ ਅਣਡਿਠ ਕਰਨਾ⊸'<br>∞                                               |                                       | ਅਣਡਿਠ ਕਰਨ ਦੀ ਬਜਾਏ ਚੁਆਤੀ<br>ਲਾਕੇ ਭਾਂਬੜ ਮਚਾੳਂਦੇ ਹਾਂ ।          |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------|--|--|--|
| ਸੁਣ ਕੇ ਅਣਸੁਣਿਆ ਕਰਨਾ ।'                                                  | —                                     | ਸੁਣੀ ਹੋਈ ਗਲ ਨੂੰ 'ਫੰਗ' ਲਾਕੇ 'ਗਲ'<br>ਦੀ 'ਗਲੌੜ' ਬਣਾ ਦਿੰਦੇ ਹਾਂ । |  |  |  |
| ''ਬਰੇ ਦਾ ਭਲਾ ਕਰ''                                                       |                                       | ਭਲੇ ਨਾਲ ਬੁਰਾ ਕਰਨਾ ।                                          |  |  |  |
| ੰਰੌਸ ਨ ਕਾਹੁਸੰਗ ਕਰੋ ॥'                                                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ਨਿਕੀ ਨਿਕੀ ਗੱਲ ਤੋ ਰੋਸੇ-ਗਿਲੇ,                                  |  |  |  |
| -                                                                       | -                                     | ਈਰਖਾ ਦਵੇਤ, ਵੈਰ ਵਿਰੋਧ ਵਧਾਉਣਾ ।                                |  |  |  |
| "ਨਿੰਦਾ ਭਲੀ ਕਿਸੇਕੀ ਨਾਹੀਂ ॥"                                              | ·•                                    | ਨਿੰਦਾ ਕਰਕੇ ਰਸ ਮਾਣਨਾ ।                                        |  |  |  |
| ਅੰਤਰਸਬੀ ਘਾਲਨਾ ਹੈ ।                                                      |                                       | ਬਾਹਰਮੁਖੀ ਕਰਮ ਕਾਂਡ ਵਿਚ ਫਸੇ                                    |  |  |  |
| <u>-</u>                                                                |                                       | ਹੋਏ ਹਾਂ।                                                     |  |  |  |
| 'ਹਥੋ <del>'</del> ਦੋ ਕੇ ਭਲਾ ਮਨਾਈ ।'                                     |                                       | ਹਥੋਂ ਲੈਂਕੇ ਭਲਾ ਮਨਾਈ                                          |  |  |  |
| ਪ੍ਰੇਸ−ਬਿਲ ਹੈ ।                                                          |                                       | ਫੋਕੀ ਕੁੜੀ ਸਾਧਨਾ ਵਿਚ ਪਰਵਿਰਤ                                   |  |  |  |
| · •                                                                     |                                       | - ਹਾਂ।                                                       |  |  |  |
| ਠਾਢਾ ਹਰਿ ਨਾਓ⁺ ਹੈ ⊨'                                                     |                                       | ਅਤਿਸ਼ ਦੁਨਿਆ ਵਿਚ ਸ <mark>ੜਦੇ</mark> ਹਾਂ।                      |  |  |  |
| ਤੁਹੀ ਤੁਹੀ ਤੁਹੀ ਹੈ                                                       |                                       | ਮੈਂ' ਮੇਰੀ ਦਾ ਬੋਲ-ਬਾਲਾ ਹੈ ।                                   |  |  |  |
| ਇਸ ਤੋਂ ਸਿਧ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਅਜੇ ਤਾਂਝੀ ਅਸੀਂ ਗੁਰਬਾਣੀ ਯਾ ' <b>ਸਬਦੁ-ਗੁਰੂ</b> ਨੂੰ |                                       |                                                              |  |  |  |
| ਅੰਤਰ ਆਤਮੇ :—                                                            |                                       | 1                                                            |  |  |  |
| ਸਮਝਿਆ ਹੀ ਨਹੀਂ ।                                                         |                                       |                                                              |  |  |  |
| ਜਾਣਿਆ ਹ                                                                 | ਹੀ ਨਹੀਂ                               | 1                                                            |  |  |  |
| ਮੰਨਿਆ ਹੀ ਨਹੀਂ ।                                                         |                                       |                                                              |  |  |  |
| ਅਪਨਾਇਆ ਹੀ ਨਹੀਂ ।                                                        |                                       |                                                              |  |  |  |
| ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਹੀ ਨਹੀਂ ।                                                       |                                       |                                                              |  |  |  |
| ਅਨਭਵ ਹੀ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ।                                                      |                                       |                                                              |  |  |  |
| ਕੋਰ ਵੀ, ਅਸੀਂ ਆਪਣੀ ਮਾਨਸਿਕ ਅਗਿਆਨਤਾ ਅਤੇ ਆਤਮਿਕ ਉਣਤਾ                         |                                       |                                                              |  |  |  |
| ਤੋਂ ਬਿਲਕਲ                                                               |                                       |                                                              |  |  |  |
| ਤ ਬਿਲਯੁਲ<br>ਬੇਖਬਰ                                                       |                                       |                                                              |  |  |  |
| 4440                                                                    |                                       |                                                              |  |  |  |

| 440                    |  |  |
|------------------------|--|--|
| ਬੇਪ੍ਰਵਾਹ               |  |  |
| ਅਵੇਸਲੇ, ਅਤੇ ਜਾਣ-ਬੁਝ ਕੇ |  |  |
| 'ਮਚਲੇ' ਹੋਏ ਪਏ ਹਾਂ।     |  |  |
|                        |  |  |

L64/22

(ਚਲਦਾ...)

| 12                                                                                                                                    | Aim of Gurbani<br>To witness and not be mindful of it. | Our attitude or action<br>Instead of being unmindful, we light<br>a spark and create a raging fire. |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 13                                                                                                                                    | To hear something and not be mindful of it.            | To give wings to a statement and blow it out of proportion.                                         |  |  |
| 14                                                                                                                                    | To be kind to those who are bad and evil.              | To do bad towards those who are good.                                                               |  |  |
| 15                                                                                                                                    | Do not keep grievances in your heart.                  | Even small things prompt us to show grievance, jealousy, envy and enmity.                           |  |  |
| 16                                                                                                                                    | Backbiting and slander benefits no one.                | We get pleasure out of backbiting and slander.                                                      |  |  |
| 17                                                                                                                                    | It's an internal effort.                               | Getting stuck in external rites and rituals.                                                        |  |  |
| 18                                                                                                                                    | Feel grateful while giving or sharing.                 | Feel grateful only on receiving.                                                                    |  |  |
| 19                                                                                                                                    | It's a play of love.                                   | We a engrossed in the hollow and false disciplines or practices.                                    |  |  |
| 20                                                                                                                                    | Cool and serene is the Lord's Naam.                    | Its burning in the fiery world.                                                                     |  |  |
| 21                                                                                                                                    | It's you, you and you.                                 | Me mine predominates here.                                                                          |  |  |
| It is clear from this that we have as yet:-                                                                                           |                                                        |                                                                                                     |  |  |
| not understood,<br>not known,<br>not believed in,<br>not accepted,<br>not developed faith in,<br>not had an intuitional experience of |                                                        |                                                                                                     |  |  |
| Gurbani or 'Shabad (Word)-Guru' within our innate self.                                                                               |                                                        |                                                                                                     |  |  |
| Despite all this we are still being totally:-                                                                                         |                                                        |                                                                                                     |  |  |
| ignorant,<br>unconcerned,<br>negligent and knowingly<br>being pretentious                                                             |                                                        |                                                                                                     |  |  |
| about our mental ignorance and spiritual shortcomings. (Cont? Lekh 65)                                                                |                                                        |                                                                                                     |  |  |
| L64/22                                                                                                                                |                                                        |                                                                                                     |  |  |